

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's broads discoverable outline. The book is observed to be sufficient to the control of the co

It has an word angermagn or an experign to experiment on one or one or partie contain. A prote contain counts on an exert suspect to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may very country to country. Public domain books are our outrous as the next representation to within the history colours and larendyless that for difficult to discover-

are our patterns to the past, representing a weath of history, outbure and knowledge that well on difficult to discover.

Marks, nonzinou and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the robbither to a filter and findly to see

#### Usage guidelines

Google in ground to pranter with libraties to digitize paths domain materials and make their workly accountle. Daths domain books belong to the toppublic and we are morely their causalisms. Nevertibees, this work is expensive, so in mode to keep providing this restruct, we have taken steps to prevent taken by commercial parties; including placing technical restrictions on automated querying.

- Mode non-commercial use of the files We designed Geogle Book Search for use by individuals, and we request that you use those files for personal, non-commercial purposes.
- Refreite free convented govering Do not send concented queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other eross where access to a large amount of text is helpful, please context us. We executing the use of a hill formed materials for these removes and two by this hoshie.
- Maintain attribution The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional property through Google Server. Blood dozen property in the project and helping them find a distributed property through Google Server.
- Robbins or normalism in course y waternists y varieties for species can true excelsion are maning proper accurate in prepara more proper accurate production of the countries of the contract of the countries of the countries of the contract of the countries of the countries

#### About Gorele Book Search

anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

Google's mission is to expanice the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readere discover the world's books while belging authors and publishers reach new audiences. You can search through the full next of this book on the web additional or additional control is control.



#### Oher dieses Borb

urd wissernerhaftliches Vermögen das, das häufig mar schwärig zu emdecken ist.
Gebruschsquren, Ammelyangen und andere Randemerkungen, die im Originalhand enthalten sind, finden sich such in dieser Datei —eine Erinrenung mich lauge Reise, die das dende vom Verleger meine Höllstebt, dan dwieter zu Bitmen hinten sich gebrache bat.

#### Notemesrichtlinien

Coogle in sole, mit Bibliothein in premondulisker Zemrementein diretaleh ongerigisken Marrien de algieliskeres und einer beiten Bibliothein. Ollensthe zuglegische zum der Ollensthe zuglegische Ender gebreit er Ollensthe zuglegische zum der wir der mit der Bibliothein. Ollensthe zuglegische Ender gebreit er Ollensthein, des wir der und mit dem Bibliothein zu der Arbeit bereignig in den des Jesus erweiten der Weitigung sollen zu kenne, beiten wir Stein serzerenze, un den Maderneit der Arbeit bereignig in der des Jesus erweiten der Stein der S

- Natureg der Dateim zu nichtbannerzieller Zweiden Wir haben Google Buchsuche für Endanwerder konzigien und michten, dass Sie diese Dateim zur für pensielliche, nichtkenmerzielle Zweide verwenden.
- Kelse automatinierien Alfragen Sterden Sie leine naternatisierien Alfragen ingeralwelcher An an das Google System. Wenn Sie Rocherchen
  ihrer mosthrieße Cheostrange, episiele Zeicherenkenung geber under Bereiche Amelführen, in deren der Zupage an Tech in großem Mazgen
  intalielt in se, wenden Seis eich ihre an vom. Wie Bekern die Naturage des ellernische anglandsen Materials für diese Zewoken und deren Binnen
- unter Umständen helfen.

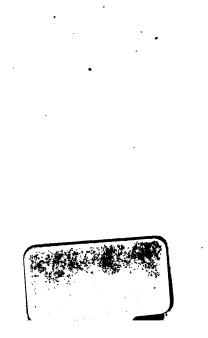
  4. Bribvaltung van Groupf-Marhmelenverien Das "Winterzeichen" von Groupf, die Sie in jeder Dazei finden, ist wichtig auf safermation ober diesen Profest um billi den Amendem weiteren Material über Gosele Buchunde au finden. Bitte entfernen Sie das Winterzeichen nicht.
- uncer impact unter numera avacement viscories visionation uner to degre inconsissorie au nimer. Institutionisti so dan visionaterization institution. 
  Bereinger Societis des des la legislation de legislation de la legislation de legislation de la legislation de legislation de la legislation de la legislation de legislation

Welt verwender werden kann. Eine Urheberrechtsverletzung kann schwerwiegende Folgen haben.

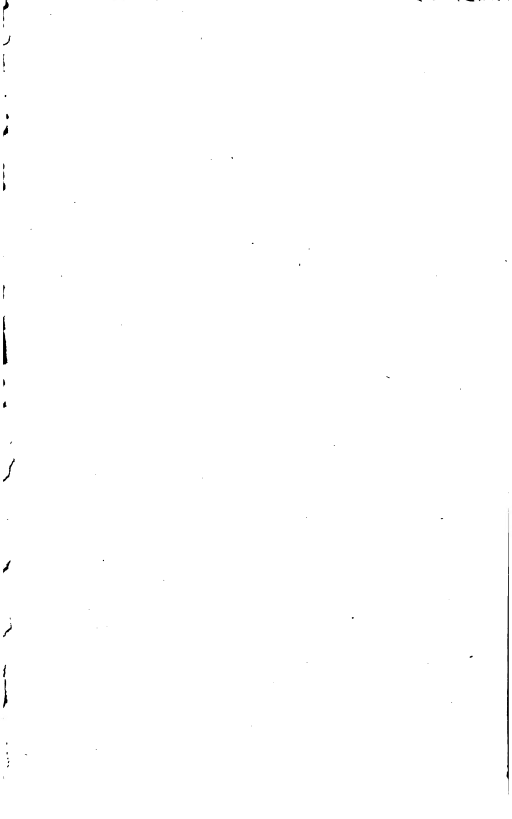
#### Ther Goods Borbsorbe

Die Ziel von Geogle besicht darin, die weltweiten Informationen zu organisieren und allgemein nuzuber und auglinglich zu mochen. Geogle Bachsuch hälf Lesern debei, die Bischer dieser Welt zu endecken, und unterstütet Auseren und Verlager debei, neue Ziefgruppen zu erreichen. Den senzerne Bachsuch alterne als in Bezerne unserheltst. yf/beselle zooolie, e. org/develundente.

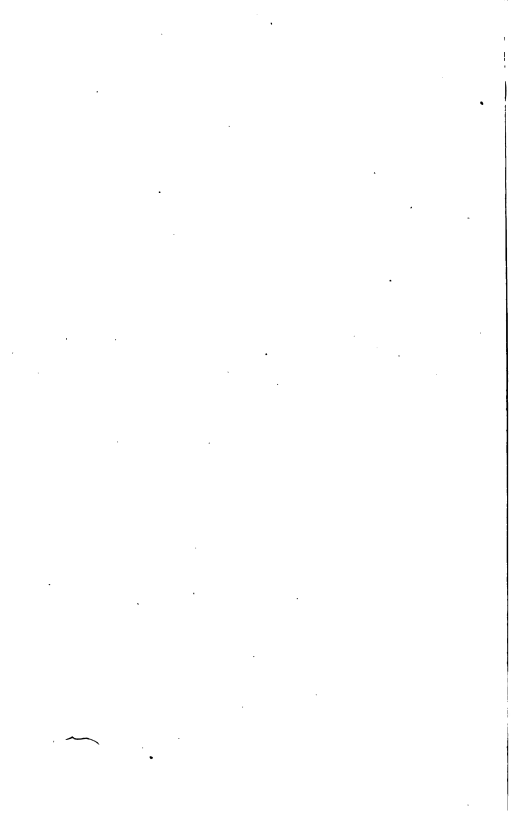


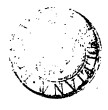












## ÜBER DIE

# ALTGRIECHISCHE MUSIK

IN DER

# GRIECHISCHEN KIRCHE

VON

DR. JOHANNES TZETZES.

MÜNCHEN 1874

KGL, HOF- UND UNIVERSITAETSBUCHDRUCKERRI VON DR. C. WOLF & SOHN IN MURNCHRY

174. e. 30.

. •

t

.

•

.

ΦΙΛΟΜΟΥΣΟΙΣ ΑΝΔΡΑΣΙ ΤΟΙΣ

ΕΥΓΕΝΕΣΤΑΤΟΙΣ ΚΥΡΙΟΙΣ

ΞΑΝΘΩ<sub>Ι</sub> ΜΗΧΑΗΛ, ΦΙΛΙΤΗ<sub>Ι</sub>

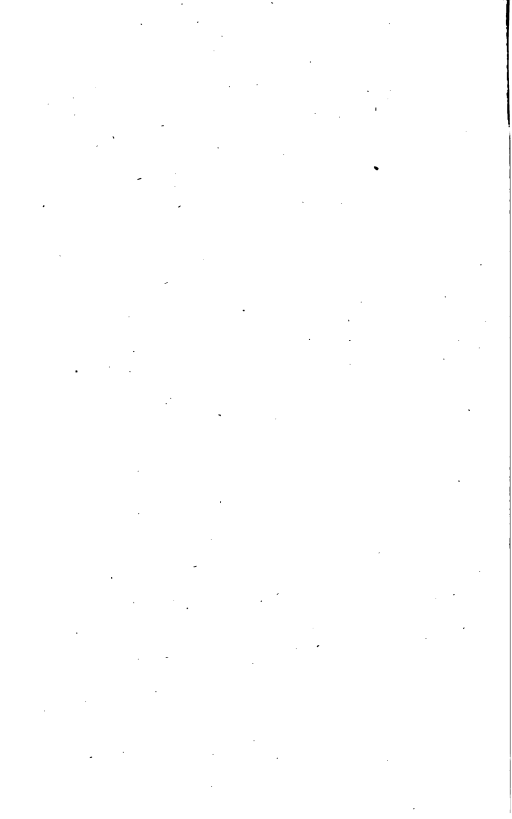
ΑΝΑΣΤΑΣΙΩ<sub>Ι</sub>, ΒΟΥΤΑΤΗ<sub>Ι</sub> ΤΕ

ΧΡΙΣΤΟΔΟΥΛΩ<sub>Ι</sub>, ΧΑΡΙΤΟΣ

ΕΥΓΝΩΜΟΣΥΝΗΣ ΤΕ ΕΝΕΚΑ

ΒΑΘΥΣΕΒΑΣΤΩΣ

ANATIOETAI.



Obgleich man bereits alle in den abendländischen Bibliotheken enthaltenen, der griechischen Literatur angehörenden Schriften genau untersucht und benützt hat, so ist doch dem Alterthumsfreunde und Forscher eine nicht geringe Anzahl von Handschriften, deren Inhalt der christlichen Epoche angehört, ganz unzugänglich und unverständlich geblieben. Es sind dies die zahlreichen Handschriften, welche die mit musikalischen Noten versehenen unzähligen Melodien der griechischen Kirche von den ältesten Zeiten bis zum siebzehnten Jahrhundert enthalten. Damit meint der Verfasser namentlich die musikalische Notirungsschrift der griechischen Kirche, mit welcher die Theorie der Musik und Melopöie\*) derselben am engsten verbunden steht, seiner Ueberzeugung nach einen für die Geschichte der abendländischen Musik wichtigen Gegenstand, da alle darin übereinstimmen, dass die abendländische Kirche ihre Musik von der griechischen erhalten habe. Es dient derselbe Gegenstand auch zu einem besseren Verständniss und zur richtigen Erklärung mancher dunklen Punkte der altgriechischen Musik und theilweise ihrer Melopöien, wodurch wir einen, wenn auch nicht vollständigen Begriff der alterthümlichen Melopöie bekommen zu können

<sup>\*)</sup> Es ist unser Zweck in dieser Abhandlung nur den theoretischen Theil der griech. Kirchenmusik mitzutheilen; was aber die Semantik und Melopöie anbetrifft, werden wir darauf in einem späteren Werke nach Beendigung der Untersuchung und Durchforschung der übrigen diesbezüglichen Handschriften eingehen.

glauben. Einerseits nämlich war die griechische Kirche die einzige Erbin zu jener Zeit und Fortsetzerin der griechischen Literatur, andererseits beobachtete sie ein streng conservatives Verfahren in jeder Beziehung, und namentlich in Betreff der Kirchenmusik und Melopöie. Damit aber wollen wir keineswegs behaupten, in diesen Melodien sei uns die Art und Weise der Composition irgend eines Lyrikers oder Dramatikers des Alterthums erhalten; denn offenbar lässt sich die Poesie der Kirchenväter ebenso wenig mit der der Alten vergleichen, als ihre Melopöie mit der antiken auf gleicher Stufe steht. Wie wir jedoch, auch wenn uns keines jener alterthümlichen Werke erhalten wäre, aus den Schriften, welche Reden und Hymnen der Kirchenväter enthalten, einen, wenn gleich secundären Begriff von dem Satzbau, der Eurythmie und Harmonie der griechischen Sprache bekommen hätten, ebenso sind wir von der Möglichkeit überzeugt, uns auch durch die sorgfältige Untersuchung der Melodien der griechischen Kirche einen Begriff der antiken zu bilden.

Seit Jahrhunderten schon machten sich die tüchtigsten Gelehrten, deren Aufmerksamkeit dieser Gegenstand keineswegs entgangen war, daran, diese Aufgabe zu lösen. trotzdem ist es bis jetzt keinem derselben gelungen, ein positives Resultat darüber zu erhalten, während man nämlich sich rühmt, durch die Vermittlung gelehrter Reisender die nöthige Kenntniss von der Musik der entferntesten Völker zu besitzen, ist dies seltsamer Weise nicht der Fall mit der Musik eines dem Abendlande nahen, nie fremd gewordenen Volkes, in dessen Sprache und nationalen Gebräuchen trotz der wechselvollen Schicksale, denen es im Lauf der Zeit unterworfen war, sich noch gar manches Alterthümliche bis auf den heutigen Tag erhalten hat. Was man darüber bei Kircher in seiner Musurgia universalis (vol. I lib. II cap. VII p. 72) oder bei Gerbert (de cantu et musica sacra vol. II Taf. VIII--IX) und bei manchen Geschichtsschreibern der abendländischen Musik findet, ist nicht mehr als eine Notiz

von der Existenz der erwähnten Semantik. Andere, die sich zu den Griechen selbst wendeten, wie Villoteau (Description de l'Égypte; De l'état actuel de l'art musical chap. IV. p. 784) Sulzer (Gesch. des transalpin. Daciens §. 173 p. 463) wie auch diejenigen, welche griechische Quellen der neuesten Zeit benützten, waren hierin nicht glücklicher. Es lässt sich nicht leugnen, dass Villoteau sich mit diesem Gegenstand ernstlich befasste. Als Begleiter der französischen Expedition nach Aegypten hat er sich die Mühe gegeben, auch von der griechischen Kirchenmusik und deren Semantik durch Vermittlung eines griechischen Sängers etwas zu erfahren. Aber trotz seiner Mühe ist es auch ihm nicht gelungen, etwas Positives und Begründetes darüber zu finden. sehen nämlich davon, dass Aegypten nicht der geeignete Ort dafür war, verstand sein griechischer Lehrer sehr wenig hievon\*) Er war eben ein praktischer Sänger ohne irgend einen Begriff von der Theorie der Musik, und uneingeweiht in das moderne abendländische Notirungssystem, was ihm unmöglich machte, auch das Wenige, was er davon verstand, richtig und verständlich wiederzugeben. Was uns Villoteau mittheilt, ist zu wenig und unbegründet; wir könnten es auch ohne ihn aus dem lernen, was bei Gerbert oder Kircher sich vorfindet. Seine Kenntniss, welche sich nur auf vierzehn Zeichen beschränken, sind mangelhaft und unrichtig; denn er ist nicht einmal im Stande zu begreifen, warum die Zeichen, welche die grössten Intervalle anzeigen, wenn auf ihnen das Ison liegt, stumm bleiben \*\*) und noch weniger vermag ihm sein Lehrer darüber den nöthigen Aufschluss zu geben. Hinsichtlich der übrigen fünfzig Zeichen, welche mit dem gemeinsamen Namen Υποστάσεις (δυνάμεις, τόνοι. σύνδεσμοι σύμπλοκοι, σύνθετοι, μέλη, συνάγματα, φθοραί) bezeichnet werden, bekam er auf die Frage des "Warum? und Wie?

<sup>\*)</sup> Villoteau. De l'État actuel de l'art musical en Égypte. p. 791,

<sup>\*)</sup> Villoteau p. 796. observ. 3.

keine Antwort,\*) und die beispielsweise Erklärung, die ihm gegeben wurde, ist gänzlich falsch. Es war, um mich kurz auszudrücken, für Villoteau, sowie auch für Sulzer zu spät; denn wie beide selbst zugeben, fand sich zu jener Zeit kaum Jemand, der darüber vollständige Kenntnisse besass.\*\*)

Auf Grund des von Villoteau und Sulzer Mitgetheilten, sowie auf Grund einer erst im Jahre 1821 von Χρύσανθος, einem sonst nicht besonders gebildeten Mann, verfassten griech. Schrift schrieb K. G. Kiesewetter über die Musik der neueren Griechen, ohne zu merken, dass er zwei verschiedene Gegenstände vermischte. Seine Ansichten und Urtheile darüber sind ganz verkehrt; sie sind ein Product der Voreingenommenheit und Oberflächlichkeit, und haben für die Wissenschaft keinen Werth, der auch seinen Quellen fehlt. Wenn wir behaupten, dass Kiesewetter zwei verschiedene Gegenstände vermengt hat, so wollen wir es im kurzen erläutern. Schon am Anfang des vorigen Jahrhunderts verstanden selbst die griechischen Sänger sehr wenig von der erwähnten Semantik und noch weniger von der Theorie der Musik. mochten nur traditionell zu singen, ohne sich Rechenschaft darüber geben zu können. Dies war auch die Ursache, warum eine von der konstantinopolitanischen Kirchensynode im Jahre 1818 eingesetzte Commission \*\*\*), bestehend aus Leuten ohne sonstige Bildung, ein neues Notirungssystem schuf, indem sie 20 Zeichen aus den 64 der älteren Semantik auswählte. Dieses System ist jedoch von dem älteren grundverschieden und hat mit jenem absolut nichts Gemeinschaftliches. Denn die ausgewählten und von dem ältern System entlehnten Zeichen haben in diesem neugebildeten, noch heute in der griechischen Kirche gebräuchlichen Notirungssystem eine ganz andere Bedeutung.

<sup>\*)</sup> Villoteau p. 791.

<sup>\*\*)</sup> Villoteau p. 799. Sulzer. Geschichte des transalpin. Daciens p. 462.

<sup>\*\*\*)</sup> Vgl. Christ. Beiträge zur kirchlichen Liter. der Byzantiner p. 37 und Anthol graeca carminum christianorum. p. CXXIV.

In der neuesten Zeit - vor einigen Jahren - zog dieser Gegenstand die Aufmerksamkeit zweier Gelehrten der Münchener Universität auf sich. Es interessirte sich nämlich für diese Sache einerseits unser verehrfer Lehrer Herr Prof. Dr. W. Christ,\*) andererseits unser Freund der Akademiker und Conservator Pr. Dr. Schafhäutl\*\*). Ihre Quellen waren Schriften griechischer Sänger der neuesten Zeit. Schriften besprechen nur das obenerwähnte neugebildete Notirungssystem, während sie von dem älteren gar keine Erwähnung machen. Da aber die Verfasser dieser griechischen Schriften nur Leute von oberflächlicher Bildung sind und keinen Begriff von der Theorie der Musik haben, so konnte man wegen des unmethodischen, oberflächlichen, nicht übereinstimmenden Inhalts ihrer Schriften zu keinem richtigen Resultat gelangen. Das Wenige nämlich, was sie durch die Tradition erhalten und in ihre Schriften aufgenommen haben, ist ihnen selbst unverständlich und ohne die geschichtliche Erforschung des Gegenstandes, auf welche Pr. Dr. Christ mit Recht hinwies, würde auch das bis heute Erhaltene den Griechen nicht minder wie den Nichtgriechen unverständlich bleiben.

Ausser den Erwähnten berühren die griechische Kirchenmusik ganz leicht und oberflächlich auch alle Geschichtsschreiber der abendländischen Musik; allein ihre Ansichten und Meinungen hierüber sind ganz verschieden und nicht selten vom Vorurtheil befangen. Während manche gar keinen Begriff von der griech. Kirchenmusik haben, behaupten sie doch, in den Melodieen der griech. Kirche hätten sich wie in der Sprache, Reste der altgriechischen Melopöie erhalten, und habe vielleicht, ohne dass sie es selbst bedenken, nicht Unrecht. Andere dagegen behaupten, dass die Semantik der griechischen Kirche anfangsähnlich den Neumen

<sup>\*)</sup> Beiträge zur kirchlichen Literatur der Byzantiner p. 35. Anthologia carminum christianorum. p, CXI.

<sup>\*)</sup> Monatshefte für Musikgeschichte III. Jahrgang 1871. Nr. 10

der römischen im Verlauf der Zeit jedoch wie diese wesentlich verändert, ein Produkt des Hasses der Christen gegen die Heiden sei, was ganz unbegründet und willkürlich ist.

Während sie ferner annehmen, dass die Musik von der griechischen Kirche in die römische überging, betrachten sie die Erörterung und Erforschung jener als überflüssig, weil sie glauben, Alles in der römischen Kirchenmusik zu haben, was in der griechischen sich findet. Wir hoffen aber, dass durch die Erforschung der letzteren etwas mehr Licht darüber verbreitet wird, wenn wirklich die römische von der griechischen Kirche ihre Musik erhalten hat. In der griechischen nämlich sind uns manche Dinge echt altgriechischen Ursprungs erhalten, wovon wir in der römischen gar keine Spuren finden.

Was die Semantik der griechischen Kirche betrifft, die wir in Handschriften des siebenten — nach Burney's Mittheilungen auch des fünften — Jahrhunderts finden, so ist sie eine geniale Erfindung\*) und im Vergleich mit der altgriechischen Semantik ist hiemit ein grosser und bedeutender Fortschritt gemacht worden; denn die vier und sechzig Zeichen, deren sie sich zur Notirung bedient, zeigen nicht nur bestimmte Intervalle, sondern auch zugleich die χειρονομία und ἀκολουθία, Rhythmus und Begleitung. An Tonarten, Versetzungs- und Transpositionsscalen-Zeichen ist sie reicher wie das moderne abendländische System, welches sie auch durch die Anwendung der drei chromatischen Figuren sowie durch die aus diesen abgeleiteten verschiedenartigen Scalen beider Chroen übertrifft, ein Zeugniss des Reichthums der antiken und spätantiken Melopöie.

Stellen manche die Behauptung auf, dass die Erfindung

<sup>\*)</sup> Villoteau p. 818. La composition et la formation du système musical des Grecs modernes, les signes qu'ils emploient pour le noter et les regles qui leur en enseignent l'usage dans la pratique de l'art, tout anonce à la verité, un ouvrage ingenieusement conçu, et savamment executé par des hommes de beaucoup d'imagination, de beaucoup d'esprit et tres-instruits.

der erwähnten Semantik ein Produkt des Hasses Christen gegen die Heiden sei, so scheinen sie behaupten zu wollen, dass dieser Hass sich auf die gesammte grieehische Bildung beziehe, ein Umstand, welcher die Kirchenväter verhindert haben soll, von der altgriechischen Harmonik und Melopöie Gebrauch zu machen, die noch zu jener Zeit existirenden altgriechischen Melodien auszubeuten und zu benutzen. Wir haben es hier selbstverständlich nicht mit dem gewöhnlichen Volke, sondern mit seinen Führern und Vorstehern zu thun, da alles von diesen ausgeht, und was sie thun, gutgeheissen und angenommen wird: denn Hymnographie und Melopöie war ausschliesslich ein Privilegium dieser. Nur dann wäre man zu dieser Ansicht berechtigt gewesen, wenn man beweisen könnte, die Führer und Vertheidiger der ersten wie auch späteren Jahrhunderte des Christenthums seien Leute voll Fanatismus und Aberglaubens gewesen, jeder Bildung und jedes höheren Wissens baar. Soviel wir aber aus den uns erhaltenen Schriften der Kirchenväter erfahren, standen diese, wenn auch nicht auf einer höheren, so doch auf der gleichen Stufe der Bildung mit ihren Zeitgenossen, den heidnischen Gelehrten; ja mit Ausnahme von Tatian und Tertullian, der zwei entschiedensten Gegner der griechischen Bildung, für welche im Heortologium der griechischen Kirche sich kein Platz fand, würde man schwerlich Stellen aufweisen können, welche den geringsten Hass gegen die griechische Bildung verriethen. Es erscheint diese Behauptung als eine übertriebene. Sie hätten gerade so gut behaupten können, es wäre auch von der griechischen Sprache, als einer heidnischen, kein Gebrauch gemacht worden. Die Christen aber, die theils Griechen, theils hellenisirte Völker waren - wir haben immer die griechischen Kirchen vor Augen - machen dieselben Ansprüche auf die Sprache, sowie auch auf alles, was damit in Verbindung steht. Ein genügender Beweis dafür ist theils die Gelehrsamkeit der Kirchenväter selbst, theils ihre Mahnungen an ihre Glaubensgenossen zur Pflegung der griechischen Bildung, die sie als unentbehrlich zu ihrem Zwecke, der Verwirklichung der christlichen Ideen und Principien, als eine vorbereitende und geeignete betrachten. Klemens Alexandrinus empfiehlt seinen Glaubensgenossen am wärmsten das Studium der gesammten griechischen Literatur, die Dialektik nicht ausgenommen \*). Christenkinder, welche später hohe Aemter in der griechischen Kirche bekleideten, wurden nicht abgeschreckt, theils nach Alexandrien und Palästina, \*\*) theils nach dem noch halb heidnischen Athen zu wandern, um von heidnischen Schulen und Lehrern ihre Bildung zu holen. Gregorius der Theologe widersetzt sich dem von Julian erlassenen Gesetze, die Christen sollten keine griechische Bildung geniessen und spricht sich in seinen Reden gegen dieses Verbot mit der grössten Erbitterung aus. \*\*\*) Basilius der Grosse empfiehlt in seiner Παραίνεσις πρός τους νέους †, das Studium aller Dichter und Philosophen ohne Ausnahme, bezüglich der ersteren im platonischen Sinne. Auch in der späteren Zeit tauchen Leute auf, welche eine ausgezeichnete Kenntniss des Griechischen an den Tag legen, anderseits eine Menge von Hymnographen, welche trotz des spärlichen dichterischen Stoffes, den die christliche Religion ihnen bietet, zur Bildung neuerer Wörter und. Ausdrücke griffen. Die Kirchenväter der vier ersten Jahrhunderte treten als eine besondere dem Gebiete der Ethik und Kosmogonie nach, der Platonischaristotelischen ähnliche, mit weniger Ausnahmen verwandte Sekte auf, ††) welche von den übrigen gleichzei-

Clem. Alex. ed. Dnd. Strom. p. 192. cap. IX. p. 37. cap. X p. 185.

<sup>\*\*)</sup> Greg. Naz orat. 10. p. 162 D. p. 163 B. p. 173 A.

<sup>\*\*\*)</sup> Greg. Naz. orat 3. p. 51 A. καὶ διὰ τοῦτο ως άλλοτρίου καλοῦ φῶρας τῶν λόγων ἡμᾶς ἀπήλασεν, ωσπες ἄν εἰ καὶ τεχνῶν εὕρξεν ἡμᾶς, ὅσαι πας' ελλησιν εὕρηνται. ibid. p. 96, D. p. 97 D.

<sup>†)</sup> Basil. M. cd. Paris. altera. De legendis libris gentilium p. 245, 247, 250.

<sup>††)</sup> Just philos. et mart. ed. Ott. p. 200, 13. Athenag athen. Supplic prochrist. p. 30 und 182.

tigen Sekten eklektischerweise das Nützliche, Zweckmässige und Brauchbare auswählt und sich aneignet\*), deren Hauptsache die Ethik ist. Diese betrifft das Volk, nicht die Gelehrten; in dieser Beziehung stehen sie daher mit den übrigen Sekten ihrer Zeit auf gleichem Boden. Sie scheuen sich durchaus nicht, alles von den Schriften der griechischen Dichter und Philosophen zu entlehnen und sich anzueignen; es genügt ihnen, wenn ihrem ethischen Zwecke nichts entgegentritt. Dies beweist selbst der Umstand, dass ein und derselbe Philosoph und Dichter bald gelobt und zum Beweis herangezogen, bald getadelt und bekämpft wird, und zwar von einer und derselben Person.

Man kann allerdings viele Stellen bei den Kirchenvätern aufweisen, welche eine gewisse Polemik gegen heidnische Philosophen enthalten; indess enthalten diese nicht die geringste Feindseligkeit. Welchen Hass gegen die griechische Bildung könnte man auch solchen Leuten zuschreiben. welche sich in ihren Vertheidigungsschriften offen als Platoniker erklären, die sich nicht scheuen, die Aehnlichkeit der christlichen Religion mit dem griechischen Mythos zuzugestehen?\*\*) Welche feindselige Gesinnung könnte man Leuten beilegen, die in ihren Streitigkeiten mit den heidnischen Gelehrten auf griechische Dichter und Philosophen sich berufen? Die Polemik der Kirchenväter ist theilweise gegen diejenigen gerichtet, welche ihnen bei der Erörterung der zum Ersatz des antiken Mythus gebotenen neuen Religion die Dialektik entgegenstellten, hauptsächlich nur gegen den griechischen Mythus, und bezweckte nichts anderes als dessen gänzliche Aufhebung und Beseitigung, nicht etwa aus rohem Fanatismus und Aberglauben, sondern weil sie von derselben Ueberzeugung ausgehen, wie sie Plato im zweiten und dritten Buche seiner Republik ausspricht. Dies ist der einzige Punkt, den ihre Polemik betrifft; seine Vernichtung liegt ihnen vor allem am Herzen, und, wenn

<sup>\*)</sup> Clem. alex. Srom. p. 32.

<sup>\*\*)</sup> Just. phil. et mart.p. 62, und p. 58. Greg. Naz. orat. 3. p 106.

man dies Hass nennen will, so lässt sich dieser Hass mit dem Platonischen identificiren.

Aus vielen Stellen bei den Kirchenvätern lässt sich beweisen, dass die Musik in der Kirche wie im Privatleben in demselben Sinne, welchen ihr Plato und Aristoteles zuschreiben, eingeführt, empfohlen und gepflegt wurde, nämlich zur Erziehung, Erholung und Reinigung der Leidenschaften \*\*). Die Musik der christlichen Kirche konnte keine andere als die ihrer Zeit sein, und davon nicht viel abweichen; denn sonst würde sie als eine fremdartige, dem Ohre unbekannte, gewiss ihren Zweck unmöglich erreichen können. Gemäss den ethischen Principien des Christenthums trug sie zur Sittlichkeit bei, und was wir oben hinsichtlich der Dichter und Philosophen-Schriften sagten, gilt gewiss auch für die Musik. Auch in der späteren Zeit hat man Sorge dafür getragen, in dogmatischer Weise sie durch festgestellte Oiosis und Regeln einer Melopöie vor Corruption zu bewahren, und das Privilegium der Hymnographie und Melopöe blieb bis zu den letzten Zeiten ausschliesslich Eigenthum hochgestellter Personen, wie Patriarchen, Metropoliten, Bischöfe, und den von der Kirche anerkannten Meloden.

Hatte schon in den ersten Jahrhunderten die Musik die ihr zukommende Stelle in der Kirche eingenommen, so war sie bereits im vierten Jahrhundert allgemein verbreitet. Der Chor, dessen Zweitheilung nach Basilius, von Gregorius Thaumaturgus zum ersten Male in der neocäsarischen Kirche

<sup>\*)</sup> Clem. alex. Strom. cap. XI. p. 192 'Απτέον ἄρα μουσικής εἰς κατακόσμησιν ήθους καὶ καταστολήν. Basil. M. Serm. II. Τῷ μἐν δοκεῖν μελῷδῶσι, τῷ δὲ ἀληθεία τὰς ψυχὰς ἐκπαιδεύονται. Basil. M. Homil. in psalm. primum p. 90, B. und p. 127. Καὶ πού τις τῶν σφόδρα τεθηριωμένων ὑπὸ θυμοῦ, ἐπειδὰν ἄρξηται τῷ ψαλμῷ κατεπάδεσθαι, ἀπῆλθεν εὐθὺς τὸἀγριαίον τῆς ψυχῆς τῷ μελῷδία κατακοιμίσας. Clem a. lex. Paedag. II. Just. phil. et murt. respons. 107. Basil M. De legen. libr. gent. p. 254. Greg. Naz. orat. 4 p. 130, β.

statt fand \*), bestand aus Männern, Frauen und Kindern \*\*); die Hymnen wurden nicht nur in der Kirche, sondern auch auf dem Markte gesungen\*\*\*); der Gesang war ein ποικίλον†), und den Berichten des Basilius nach ähnlich dem der Therapeuten ††). Gewiss aber brauchte man nicht auf einen Johannes Damascenus oder Papst Gregorius - was nur für die römische Kirche möglich ist - zu warten, um im achten Jahrhundert den Kirchengesang zu regeln, der sicherlich in den früheren Zeiten um so erhabener sein musste, je mehr die Gelehrsamkeit der früheren die der späteren übertrifft. Die Begeisterung der Kirchenväter für die Musik im Platonischen Sinne ist eine ausserordentliche und die Thätigkeit des Basilius für den Gesang +++) geht soweit, dass ihm von seinen Gegnern Vorwürfe der Känotomie und des Notorismus gemacht werden, welche er mit Hinweisung auf die Uebereinstimmung aller griechischen Kirchen, die er nachahme, von sich abwehrt.\*) Diese Vorliebe dauert im Verlauf der Zeiten fort wie auch die ποικιλία des Gesanges nach den Angaben der Handschriften bis zur Einnahme Konstantinopels, zu welcher Zeit die Musik, wie uns die erhaltnen Melodien beweisen, in einem guten Zustand sich befindet. Die grosse Menge der Meloden, unter denen nicht wenige Patriarchen, Metropoliten und Bischöfe, sogar Kaiser vorkommen, die Aufträge

<sup>\*)</sup> Basil M. de spir. p. 87. Ε'ν τοίνυν τοῦ Γρηγορίου καὶ ὁ νῦν αντιλεγόμενος τρόπος τῆς δοξολογίας ἐστὶν ἐκ τῆς ἑκείνου παραδόσεως τῆ ἐκκλησία πεφυλαγμένος.

<sup>\*\*)</sup> Basil. M. δμιλία εἰς το έξαημ. p. 55.

<sup>\*\*\*)</sup> Basil. M. Homil. in psalm. prim p. 127.

<sup>†)</sup> Basil. M. Reg. fus. tract Quest. 37.

<sup>††)</sup> Basil. M. Ἐπιστ. τοις κατά Καισάριαν κληρικοις 207 p. 450. Καὶ νῦν μὲν διχῆ διανεμηθέντες ἀντιψάλλουσιν ἀλλήλοις. Επειτα πάλιν ἐπιτρέψαντες ἐνὶ κατάρχειν τοῦ μέλους, οἱ λοιποὶ ὑπηχοῦσι, καὶ οὕτως ἐν τῆ ποικιλία τῆς ψαλμωδίας.

<sup>†††)</sup> Basil. epist. II. ad Greg. Naz.

<sup>\*)</sup> Epist. 207.

seitens der Kaiser und Patriarchen an die von der Kirche anerkannten Meloden zur Componirung neuer Melodien beweisen, dass auch im Mittelalter die Musik besonders gepflegt wurde.

Mit Recht könnte man die Frage aufwerfen, ob zu jener Zeit, als die Musik in der Kirche eingeführt wurde, noch Reste der altgriechischen Musik vorhanden waren. Gewiss hatte man unvergleichlich mehr, als uns erhalten worden ist. Dionysius der Halikarnassier\*) besass noch das "Σίγα σίγα λεπτον ἴχνος ἀρβύλης τίθετε" mit musikalischen Noten versehen; anderseits bestand noch der altgriechische Kultus bis ins vierte Jahrhundert, und wie Plutarch \*\*) und Athenäus\*\*\*) berichten, wurden noch zu ihrer Zeit bei den heidnischen Festlichkeiten die ältesten Hymnen gesungen. Wir möchten nicht behaupten, dass ganze altgriechische Melodien den 'christlichen Texten angepasst wurden, weil hiefür weder ein erschöpfender Beweis, noch ein Gegenbeweis geliefert werden kann, aber wir sehen auch keinen Grund, der die Kirchenväter hätte abschrecken können, wenn in den altgriechischen Melodien etwas Brauchbares sich fand, ohne dass es ihrem ethischen Zwecke entgegentrat, davon Gebrauch zu machen, wie auch der angebliche Hass den Gregorius theologus nicht gehindert hat, heidnischen Euripides zum Χριστός πάσχων deln. Warum wohl sollten die Kirchenväter von der griechischen Melopöie nicht Gebrauch machen, da sie ihre Hymnen nach dem Gesetze der griechischen Poesie dichteten? War denn nicht auch die Metrik heidnisches Produkt, wie Rhetorik und die übrigen Disciplinen? Hatte die

<sup>\*)</sup> De compos. Verb. cap. II.

<sup>\*\*)</sup> Plutar de mus. VI. Ούτος γὰρ (se "Ολυμπος) τοὺς νόμους τοὺς άρμονικοὺς ἐξήνηγκεν εἰς τὴν ἑλλάδα, οἶς νῦν χρῶνται οἱ Ελληνες ἐν ταῖς ἑορταῖς τῶν θεῶν.

<sup>\*\*\*)</sup> Athen; IA. 632 f. Τηρουσιδέ (εc. Λακεδαιμόνιοι) καὶ νῦν τὰς ἀρχαίας ῷδὰς ἐπιμελῶς, πολυμαθεῖς τε εἰς ταύτας εἰσι καὶ ἀκριβεῖς.

Melopöie — ausgenommen die corrupte — etwas dem Dogma Entgegentretendes? Bei welcher Nation wohl hätten sie dieselbe finden und entlehnen können? Wenn man diess von der jüdischen Nation vermuthen wollte, so finden wir doch judaeisirende Griechen nicht, wohl aber hellenisirende Juden. Dass die Musik von den übrigen Disciplinen, welche die griechische Kirche mit der Sprache geerbt, eine Ausnahme gemacht hätte, ist ganz unwahrscheinlich.

Die Ursachen dafür, dass man von der griechischen Kirchenmusik trotz vieler Mühe nichts Positives erfahren konnte, sowie auch dass das darüber Geschriebene unrichtig ist, haben wir bereits oben angegeben. Die Schwierigkeit lag hauptsächlich in der Semantik, mit welcher der theoretische Theil am engsten verbunden ist, zu deren Erklärung das Wenige, jedoch in genügender Weise uns Erhaltene welches in den abendländischen Bibliotheken verborgen lag, unerforscht und unbenützt blieb. Ohne Beschaffung 'neuer Hilfsmittel könnten wir auch keinen weiteren Schritt machen, da die Kenntniss des im Jahre 1818 gebildeten Systems ebenso wenig, wie die theoretischen Schriften der heutigen griechischen Sänger uns dazu halfen. Durch den Besuch der Pariser, Wiener, Münchener und Oxforder Bibliothek ist es unseren Bemühungen gelungen, das nöthige Material aufzufinden, zu dessen kurzer Besprechung wir schreiten müssen.

Eine verstümmelte aus 21 Blättern bestehende musikalische Abhandlung von Fabricius (Vol. III. p. 654 ed. Harles) und Vincent (Not. et extr. des Mss. de la bibliot. de Paris. tom. XVI. p. 4 et 259) erwähnt, welche den theoretischen und praktischen Theil der griechischen Kirchenmusik enthält, ist der Hagiopolites, welcher den vierten Theil des cod. gr. par. N. 360 bildet. Als Verfasser dieser Schrift hat Fabricius den Patriarch  $A\nu\delta\rho\epsilon\alpha$ ,  $K\rho\dot{\eta}\tau\eta$ , angenommen; diesem widerspricht Vincent (p. 259), welcher sie dem Stephanus Hagiopolites zuschreibt. Beider Meinung ist unrichtig, da der eigentliche Inhalt des Buches mit Noten

versehene Gesänge zu Ehren der Heiligen für das officium divinum des ganzen Jahres waren. Unter dem Namen Hagiopolites ist das Gesangbuch der hierosolymitanischen Kirche zu verstehen, und in diesem Sinne wird das Buch in allen von uns aufgefundenen musikalischen Abhandlungen Manche musikalische Abhandlungen für den praktischen Theil enthält der cod. gr. Clark. 36. Die erste ist von Manuel Chrysaphes, einem der gefeiertsten Sänger seiner Zeit, dessen Lebenszeit etwa in das 15. Jahrh. fällt. Die Schrift, welche betitelt ist, ,.'Αρχή τῶν ἐρωτημάτων τῆς ψαλτικῆς τέχνης", beginnt mit einer Einleitung, worin der Verfasser sich einen Προϊστάμενος τῆς ψαλτικῆς τέχνης nennt, und die Gründe auseinandersetzt, die ihn veranlassten, sie zu schreiben. Er verfasst sie auf eindringliche Gründe seines Schülers Gerasimus und vieler anderen Freunde, die er ermahnt, und auffordert, den von den älteren Melopoioi aufgestellten und von der Kirche sanctionirten Regeln hinsichtlich der Melopöie treu zu bleiben. Hierauf folgt eine Abhandlung des Johannes Damascenus von ihm ρυθμητική τέχνη genannt, deren Inhalt für den praktischen Unterricht und für Anfänger bestimmt ist. Nach dieser folgt eine kurze Abhandlung betitelt Ερμηνεία τῆς παραλλαχῆς του τροχοῦ (80. δεκαπεντάχορδον) τοῦ Κουμουζέλη καὶ περὶ διπλοφωνίας (sc. το δια πασών αντίφωνον) die auch die Umkehrungs-Intervalle bespricht. Eine kurze Abhandlung über die Tonarten betitelt "Σύνοψις ἀρίστη τῶν ἀκτώ ημων" enthält der Cod. gr. Baroc. Nr. 48. Von denjenigen Handschriften, welche die mit musikalischen Noten versehenen Melodien enthalten und die wir mit C. M. (cod. melodiarum) bezeichnen, benützten wir beim Besuch der oben genannten Bibliotheken im Ganzen sechzig Handschriften, aus denen wir über 400 Facsimiles genommen haben, wodurch auch eine Vergleichung stattfinden konnte, die zur geschichtlichen Forschung und Erklärung der Semantik bedeutend beitrug. Sie lassen sich in zwei Gruppen theilen, in solche, deren Melodien nicht später als in das

siebente Jahrhundert zu setzen sind, von uns mit A bezeichnet, und in solche mit B gekennzeichnet, deren Melodien vom achten bis siebzehnten Jahrhundert reichen. Die älteste von der Grp. A ist der Cod. Gr. philol. Nr. 204 der Wiener Bibl. des zehnten Jahrhunderts, dessen Melodien grösstentheils anonym sind; und der Cod. gr. 479 der Münchener Staatsbibliothek, welche von dem Wiener unbedeutend abweicht, und dessen Melodien grösstentheils anonym sind; nur wenige werden Personen zugeschrieben, von denen einige im siebenten bis zehnten Jahrhundert gelebt haben, von anderen ist uns ihre Lebenszeit unbekannt.\*) Von der Hand des Abschreibers sind nur acht Namen, die anderen zwölf sind von einer späteren Hand hinzugefügt. Ob diese Namen die der Hymnographen oder die der Meloden sind, lässt sich mit Sicherheit nicht bestimmen; übrigens stimmen damit alle anderen dieser Gruppe angehörigen Handschriften nicht überein. Alle Melodien, welche die C. M. Grp. A enthalten, sind zu Ehren von Heiligen, deren Lebenszeit bis ins sechste Jahrhundert fällt, und möglicherweise gleich nach ihrem Tode gedichtet. Sie enthalten die sogenannte στιχηρά zu Ehren aller Heiligen des ganzen Jahres, sowie die des Triodium und Pentekostarium; von den στιχηρά der Parabletike aber nur die des Anatolins — die des Johannes Damascenus fehlen allen gänzlich, dessen Name als Heiliger gar nicht vorkommt — und zwar in einer ganz anderen Ordnung als diejenige, welche das Typikon von Sabbas vorschreibt, fehlt mehr als die Hälfte der in diesem Typikon vorgeschriebenen. Die C. M. Grp. B enthalten ausser den στιχηρά der Grp. A. die aber ganz verschieden componirt sind, die ganze Akoluthie des έσπερινός, όρθρος und λειτουργία in voller Uebereinstimmung mit Sabbas Typikon. Als Meloden finden sich ausser denjenigen, die wir in CM. Grp. A. finden, auch andere der späteren Zeit, vom achten bis siebzehnten Jahrhundert\*\*).

<sup>\*)</sup> Ngr. Christ. Anthol. gr. carm. christ.

<sup>\*\*)</sup> cf. f. B. Pitra. Hymnogr. de l'Eglise grecque p. CLIII.

Bei manchen Melodien werden die Namen der Hymnographen mit τὰ γράμματα, die der Meloden mit τὸ μέλος unterschieden und falls Hymnograph und Melod derselbe ist, mit τάτε γράμματα καὶ το μέλος. Viele sind aber auch in dieser Gruppe und zwar die Psalmen anonym mit der Bemerkung μέλος ἀρχαῖον, παλαιόν. Die bedeutendsten Handschriften dieser Gruppe sind zwei Cod. der Wiener Bibliothek die Cod. Gr. philol. Nr. 184 und 194\*) beide des vierzehnten Jahrhunderts. Die Gründe, die uns veranlassten die C. M. in zwei Gruppen A und B zu theilen, sind die Semantik und der Styl der Melodien. Die Semantik, weil in den Melodien der C.M. Grp. A. nicht alle von Johannes Damascenus und seinen Zeitgenossen bei den C.M. Grp. B. angewendeten Zeichen vorkommen. Der Styl der Melodien, weil, wenn man dieselben Melodien der Grp. A und B vergleicht, der Unterschied sehr bedeutend hervortritt. trachtet man nämlich die der Gruppe A, so gewinnt man gleich die Ueberzeugung, dass sie nach festgestellten, beständigen und streng gehaltenen Gesetzen und Regeln einer gewissen Melopöie componirt worden sind. Im ersten Augenblicke freilich scheinen sie als von einer und derselben Person componirt. Betrachtet man aber die Melodien des Johannes Damascenus und seiner Genossen, so zeigt sich klar genug, dass mit diesem eine andere Epoche hinsichtlich der Melopöie beginnt. Der Melodus ist von den früheren Schranken befreit, und hat dadurch eine, wenn auch nicht absolute, so doch grössere Freiheit gewonnen und ausserdem tragen die Melodien dieser Zeit einen ganz anderen Charakter. Bei den älteren findet man das Einfache, bei den späteren das ποικίλου, Langathmige und Weiche. Die Variationen (μελέται), Triolen Sextolen und fast alle Rhyth-

<sup>\*)</sup> In diesen Handschriften finden sich Melodien mit der Aufschrift Δυσικόν, φραγγικόν (vergl. auch Pitra's Hymnographie de l'église grecque p. 66) woraus man schliessen kann, dass die Melopöie des Abendlandes den griechischen Sängern nicht unbekannt war.

men, einfache und gemischte, welche bei den Melodien der C. M. Grp. B. im übertriebenen Maasse vorkommen, fehlen in denen der Grp. A, deren Rhythmus, mit geringen Ausnahmen, fast spondeisch ist, theils σύνθετος, theils ἀσύνθετος. Die Thätigkeit der Melodien übertrifft in der späteren Zeit die der Hymnographen. Nicht nur werden dieselben älteren Melodien nach Gesetzen einer neuen Melopöie componirt und viele durch Hinzufügung der ὑποστάσεις verschönert, sondern auch neue Gesangsgattungen erfunden, wie die ἀναγραμματισμοὶ, ἀναποδισμοὶ, κρατήματα, οἶκοι u. s. w. deren Melodien eine ausserordentliche Pflege der Musik, sowie im Singen gut geübte und trefflich disciplinirte Leute verrathen.

Die Hindernisse, welche dem Forscher zur Gewinnung eines positiven und wahren Begriffes der griechischen Kirchenmusik im Wege standen, sind nun durch die von uns aufgefundenen und oben besprochenen Hilfsmittel aufgehoben und beseitigt. Wir schreiten daher getrost zur Erörterung und Besprechung desjenigen theoretischen Theils, welcher von der Semantik unabhängig ist, zur Widerlegung der darüber verbreiteten falschen Ansichten und Urtheile, indem wir das auf die uns bei den byzantinischen Hermonikern erhaltenen Nachrichten stützen und auch auf die oben besprochenen musikalischen Abhandlungen, ferner auf die durch die Aufklärung der Semantik gewonnenen Resultate und bestätigte Ueberzeugung.

Durch die cM Grp A und B, gewinnen wir die feste Ueberzeugung, dass die musikalische Theorie der griechischen Kirche bezüglich der Intervalle und Tonarten nicht nur dieselbe wie bei den alten Griechen ist, sondern auch dieselbe und unverändert im ganzen Verlauf der Zeit, ja sogar noch bis heute geblieben ist, eine Behauptung, die wir Schritt für Schritt mittelst der aus jedem Jahrhundert uns erhaltenen unzähligen Melodien mit der grössten Sicherheit beweisen können. Im Gegentheil behauptet R. Westphal (Metrik der Griechen, erster Band zweite Auflage p. 310 §. 27a) bei Be-

sprechung der Harmonika des Manuel Bryennius, dass wir durch einzelne in dieser Harmonika hineinverwebte Capitel, mit einer späteren Theorie bekannt gemacht werden, welche verschieden von derjenigen sei, die uns die gesammten übrigen Musiker überliefern, "Um so interessanter, sagt Westphal, "sind einzelne in diese Excerpte — der Harmonika des "Bryennius - hineinverwebte Capitel, die uns mit einer "spätern Theorie bekannt machen als derjenigen, welche "uns die gesammten übrigen Musiker überliefern, und die "Bryennius selber als die Theorie der "Melopoioi" bezeichnet. "Es sind das die praktischen Musiker seiner Zeit (οίνεωτεροι "των μελοποιών p. 485), die einer von der Aristoxenischen "und Ptolemäischen Ueberlieferung wesentlich verschiedenen "Norm folgen, derselben Norm, die auch der Theorie Huch-"bald's und der gesammten Musik des mittelalterlichen "Abendlandes zu Grunde liegt." Diese Behauptung Westphals beruht gänzlich auf einem Missverständniss des Bryennius, und zwar auf einem Missverständniss, wie man es von einem Manne, der Ansprüche auf gute Kenntniss der altgriechischen Musik hat, nicht erwarten sollte. Zur einer solchen willkürlichen und unbegründeten Annahme hat diesen sonst geachteten Mann die Voraussetzung verleitet, es habe das, was im Mittelalter in der abendländischen Musiktheorie vorging, auch für die musikalische Theorie der Byzantiner volle Geltung erlangt, so dass wir uns zu der Annahme veranlasst sehen, es habe zu jener Zeit eine allgemeine Musikschule existirt, welche diese Theorie in allen europäischen Ländern verbreitete, und als haben alle Musiker jener Zeit so mangelhafte Kenntnisse hinsichtlich der musikalischen Theorie besessen, dass sie trotz der vielen über die Musik vorhandenen Schriften, nicht einmal im Stande waren, zu verstehen, was eine dorische, phrygische und lydische Tonart hiess, was mit anderen Worten so viel sagen will, sie konnten nicht lesen. Dass in Konstantinopel eine solche Theorie weder existirt hat, noch von da ausgegangen und zu den Abendländern gekommen ist, wird uns hoffentlich

zu beweisen gelingen. Dass aber Griechen die Schrift von Huchbald zu ihrem Unterrichte benützt hätten, oder nach irgend einer italischen Stadt behufs Ausbildung in der Musik gereist wären, ist unglaublich, da sie bessere und vollkommenere Schriften in ihrer Sprache besassen, welche das ganze Abendland zu jener Zeit entbehrte. Wenn jedoch noch früher die abendländischen Musiker in diese falsche Theorie verfallen waren, so kann man daraus nicht schliessen, dass auch die Griechen ihnen gefolgt sein müssten. Die Schuld dieser falschen Theorie tragen nur die abendländischen Musiker, keineswegs aber die Byzantiner, denen manche alle mögliche Fehler zuzuschreiben geneigt sind.

Die bryennische Theorie ist dieselbe und übereinstimmend mit der der übrigen Harmoniker, und die Capitel, worauf sich Westphal beruft, sprechen für eine verschiedene Theorie ganz und gar nicht. Selbst das "οί νεωτεροι τῶν μελοποιῶν", welches nur ein einziges Mal (pag. 485)vorkommt\*), sonst einfach "οί μελοποιοί", und welches Westphal mit "die praktischen Musiker der bryennischen Zeit" übersetzt,

<sup>\*)</sup> Bryen, Harm. 4, 3 p. 484 Ου δε ο τρίτος μέση, ουχ ομοίως ήχον τρίτον πλάγιον δκάλεσαν (80. `οί μελοποιοί),... δι αιτίαν τοιαύτην. Οί πρό Πυθαγόρου καὶ Τερπάνδρου μελοποιόι, έπτάχορδον λύραν ἄδοντες, ισάριθμα τὰ εἴδη τοῦ μέλους τοῖς φθόγγοις ετίθεντο και άφ' έκάστου φθόγγου την άρχην τοῦ μέλους ποιούμενοι, καὶ άλλο γε άλλως καλούντες, τὸ έβδομον είδος ίδίως βαρύ προσηγόρευον, διά την πολλην και σφοδράν κάτωθεν άγωγην του πνεύματος.... 'επεί δε εν ύστεροις ό, τε Πυθαγόρας και ό Τέρπανδρος, τῆ ἀρχαιοτρόπφ ἐπταχόρδφ λύρα όγδόην χορδήν, δι' οθς προείπομεν λόγους προσήρμοσαν καὶ ἰσάριθμα τὰ εἴδη, ούτοῖς φθόγγοις ώς οἱ προ αὐτῶν, άλλα τοις διαστήμασιν ούκ απεικότως ποιούντες, και ούτοι το έβδομο όμοίως τοις πρό αύτων βαρύ προσηγόρευον, έδυξε καί τοῖς νεωτέροις τῶν μελοποιῶν κατὰ τοὺς παλαιοὺς ὀνομάζειν αὐτόν εἰς μνήμην ζσως της ἀρχαιοτρόπου ἐπταχόρδου λύρας τούτο ποιούμενοι καί πες καὶ ούτοι ώς οί πρώτοι τῶν παλαιῶν τα είδη του μέλους, ού τοῖς διαςτήμασιν του δια πασών, άλλα, τδις φθόγγοις ζσα τιθέμενοι.

obwohl Bryennius immer mit ἐκάλεσαν spricht, ist falsch aufgefasst. In dieser Sectio (4, 3. pag. 484) gibt Bryennius die Erklärung, warum der ήχος πλάγιος τρίτος von den Melopoioi βαρύς genannt worden ist, woraus sich klar genug ergibt, dass damit nicht die Melopoioi seiner Zeit, sondern die spätantiken gemeint sind. In der genannten Sectio unterscheidet Bryennius drei Epochen die vorpythagoreische, die pythagoreische und nachpythagoreische. Zugleich gibt er an zwei Epochen von Melopoioi, die der pythagoreischterpandrischen, welche die Diapasonsgattungen nicht nach den Tönen des Diapason, sondern nach den Intervallen desselben zählten, und die der nachpythagoreischterpandrischen welche die Diapasonsgattungen nach den Tönen, nicht nach den Intervallen des Diapason zählten und welche die "νεώτεροι τῶν μελοποιῶν" des Bryennius sind. Wir wissen aber aus den Harmonika des Klaudius Ptolemäus (lib. II, cap. X) dass diese letzteren seine Vorgänger und Zeitgenossen waren. Diesen Melopoioi schreibt Bryennius auch die Benennung der Tonarten mit πρώτος, δεύτερος, τρίτος, τέταρros, u. s. w. zu; und da wir aus den ältesten CM. Grp. A wie auch aus der Geschichte der Musik erfahren, dass diese Namen nicht zur Zeit des Bryennius, sondern viel früher den Tonarten gegeben worden sind, so lässt sich daraus mit Sicherheit schliessen, dass Bryennius keineswegs die Melopoioi seiner Zeit meint, sondern die spätantiken im Gegensatz zu den "οί πρώτοι τών παλαιών". Man hat angenommen, dass die Benennung der Tonarten mit πρῶτος, δεύτερος u. s. w. in der christlichen Zeit stattgefunden habe, weil kein Harmoniker davon Erwähnung macht. Dann ist man aber gezwungen anzunehmen, dass auch die hypolydische in der christlichen Epoche βαρύς genannt wurde, weil wir diese Benennung bei keinem Harmoniker finden, was mit den Berichten des Bryennius im Widerspruch steht. Dieser nämlich sagt, dass der Name βαρύς bereits bei den vorterpandrischen Melopoioi in Anwendung war; auch ist es sehr wahrscheinlich, dass auch die Namen πρώτος, δεύτερος u.

s. w., wenn das, was Bryennius berichtet, wahr ist, von den älteren Melopoioi angewendet wurden. Dass aber bei den Melopoioi Manches vorkam, was die Harmoniker als ihrem Gebiete nicht angehörende Sachen verschweigen, beweist Folgendes. Bei Aristides Quintilianus (p. 245) kommt nur ein einziges Mal das Wort "φθόροι" ohne weitere Erklärung vor, woran nur Bellerman Anstoss nahm - Westphal und alle übrigen machen davon gar keine Erwähnung. Ebenso schweigen alle übrigen Harmoniker von der zweiten und dritten Figur der Tetrachorden des enharmonischen und chromatischen Geschlechtes, - die des letzteren noch heute in Anwendung bei den Melodien der griechischen Kirche und die Kunde davon verdanken wir einer einzigen Stelle (p. 74) bei Aristoxenus und Hagiopolites)\*) (fol. 14, sowie der griechischen Kirchenmusik - der römischen sicherlich nicht - eine Stelle, die von allen, welche über altgriechische Musik geschrieben haben, ganz unberücksichtigt blieb.

Indem nun Westphal die von Bryennius erwähnten Melopoioi als die seiner Zeit irrthümliche betrachtet und ihnen eine verschiedene, der huchbaldischen ähnliche von der der übrigen gesammten Harmonikern abweichende Theorie zuschreibt, überrascht er uns mit folgenden wunderbaren Entdeckungen\*\*). Dass die achte Tonart, tonus hypemixolydius, eine byzantinische mittelalterliche Erfindung sei; dass das Dekapentachordon der Melopoioi bei Bryennius ein anderes (G—g—g' p. 317) als das der übrigen Harmoniker (A—a—á) sei, dass die byzantinische mittelalterlichen Tonarten aus sieben, wie die vorterpandrischen (p. 313), nicht aus acht Tönen bestehen; dass endlich die Namen der Tonarten zur Bryennius Zeit und noch früher, wie in der abendländischen Musik, verändert worden wären.

Hinsichtlich der ersten Behauptung Westphals ist die Anwendung der achten Tonart, tonus hypermixolydius —

<sup>\*)</sup> Vergl. auch Bellermann Anonymus de musica p. 73.

<sup>\*\*)</sup> cf. Westphal Matr. der Gr. Band I. §. 27 a. p. 310—320.

Zweite Aufl.

welche der Diapasonsgattung nach, dieselbe mit der hypodorischen ist, und deren Unterschied nur darin liegt, dass sie seiner dynamischen Lage nach, um eine Octave höher liegt, nämlich im τόπος φωνής, und somit die Diapasonsgattungen immer sieben bleiben - keine byzantinische mittelalterliche Erfindung. Sie bestand schon zur Zeit des Aristoxenus, sowie in der Theorie der Vorgänger und Zeitgenossen des Klaudius Ptolemäus und wir brauchen einfach auf das zehnte Capitel des zweiten Buches der Harmonika des letzteren hinzuweisen wo es ausdrücklich heisst: ,, ø τόνω (80, ύποδωρίω) τον διά πασών εσόμενον επί το ο Εύ, τον αύτον όντα, προσηγόρευσαν ύπερμιξολύδιον, από του συμβεβηκότος, ως ύπερ τον μιξολύδιον είλημμένον τω μεν ύπο καταγρησάμενοι προς την έπὶ το βαρύτερον Ενδειξιν, τώ δε ύπερ πρός την έπι το δεύτερον." Wie es scheint, macht Westphal keinen Unterschied zwischen Diapasonsgattungen (είδη τοῦ δια πασών) und Tonarten (τόνοι, τρόποι άρμονίαι) Er vergisst bei Besprechung des Byzantiners die dreizehn Tonarten bei Aristoxenus, die fünfzehn bei Aristides Quintilianus — auch bei Hagiopolites (Vincent. p. 262) sowie die drei τόποι φωνής mit ihren Transpositionsscalen. Auch diejenigen, welche die drei tonoi sangen "οί τούς τρείς τόνους άδοντες" wendeten zehn Tonarten an, nämlich nach den drei ,,τόποι φωνής, ύπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής" worüber der cod. gr. Monac. Nr. 104 fol. 290, folgendes Fragment enthält ,, Οί τους τρείς τόνους ἄδοντες, ἄδουσι φρύγιον, λύδιον δώριον, ύποφρύχιον, ύπολύδιον, ύποδώριον, ύπερφρύχιον, ύπερλύδιον, ύπερδώριον, μιζολύδιον. Τούτων ό μιζολύδιος οξύτερος τούτου έχομενος ο λύδιος .... βαρύτερος ήμιτονίω u. s. w. Der Unterschied zwischen denjenigen, welche die drei τόνοι sangen, und denjenigen, welche die sieben, lag darin, dass die ersteren die Tonarten nur nach dem getrennten, die letzteren nach dem getrennten und verbundenen System anwendeten.

Hinsichtlich des zweiten Punktes, dass das Dekapentachordon der Melopoioi bei Bryennius nicht dasselbe wie bei den übrigen Harmonikern sei

### Altgriechisch

A H c d e f g a h  $\bar{c}$   $\bar{d}$   $\bar{e}$   $\bar{f}$   $\bar{g}$   $\bar{a}$  1  $^{1}/_{2}$  1 1  $^{1}/_{2}$  1 1  $^{1}/_{2}$  1 1

Byzantinisch nach Westphal

G A H c d e f g a h c d c f g 1 1 1 1/2 1 1 1 1/2 1 1 1 1/2 1

beruft sich Westphal auf die Sect. 2, 3, 4; 3, 4, 5, besonders aber und hauptsächlich auf die Sect. quarta des zweiten Buches (2, 4 p. 405 richtig p. 408) in welcher Sectio keine Rede von den Tonarten der Melopoioi\*) ist, sondern von den acht Tonarten mit den altgriechischen Namen, und so gesteht damit Westphal, dass Bryennius keinen Unterschied zwischen altgriechisch und Tonarten der Melopoioi macht, womit wir auch einverstanden sind. Da nun Bryennius in allen Sectionen, worauf sich Westphal bezieht, auf das τέλειον ήρμοσμένον und den κανών άρμονικός sich beruft, so wollen wir erst untersuchen, was er darunter versteht.

In seiner Einleitung sagt Bryennius ausdrücklich, dass er mit seinen Harmonika der Musik zu Hilfe komme, um deren Studium (ὑπομνηματικοὶς ὅπλοις) seinen Zeitgenossen zu erleichtern und zugänglicher zu machen. Dabei gibt er an, dass er dasselbe, was die übrigen Harmoniker darüber ausgesprochen, mitzutheilen beabsichtige, und man möchte ihm deswegen keine Vorwürfe machen, wenn er dasselbe mit denselben Worten wiederhole. Die Theorie der Melopoioi erachtet er nicht als eine verschiedene von der der übrigen Harmonikern, und diess beweist der Umstand, dass er sie nie angreift oder tadelt, sondern im Gegentheil er billigt sie und als eine vollständig richtige betrachtet. Ferner da

<sup>\*)</sup> Diese acht Tonarten schreibt Bryennius nicht nur der Melopoioi, sondern auch dem Ptolemäeus zu (1, 8. p. 389). Κατα μέν τὸν Αριστόξενον τόνοι εἰσὶ τρισκαίδεκα . . . κατα δε Πτολεμαΐον όκτω ὑποδωριος, ὑποφρύγιος, ὑπολυδιος, δωριος, φρύγιος, λύδιος, μιξολύδιος, ὑπερμιξολύδιος. (Vgl. auch Ptolem. Harm. II. cap. X. p. 71 nebst Diagram).

er über Harmonik zu sprechen beabsichtige, so sei es nothwendig, alles, was zur Eintheilung des ,κανών άρμονικός" beitrage, vorauszuschicken, da alles, was zu dieser Wissenschaft gehört, sich darauf beziehe. Da alles dies auf die Saiten des eigentlich ,,τέλειον ήρμοσμένον σύστημα" bezogen wird, so sei es nothwendig vorauszuschicken, wie viele es seien, und wie eine jede genannt werde, nicht minder welches System eigentlich τέλειον του ήρμοσμένου heisse, und wer der erste von der Alten gewesen sei, der es erfunden und construirt habe\*) Sodann folgt die Definition, welche in voller Uebereinstimmung mit allen übrigen Harmonikern lautet, "Σύστημα τοίνυν ἐκεῖνογε ἀπλῶς ονομάζεται τέλειον, οπεριέχει έν αύτω απασαν άρμονίαν, ταύτο δ' είπεῖν απαν είδος άρμονικόν. Τοῦτο δὲ πάντως έστιν, ούπερ οι δύο άκροι φθύγγοι ο, τε δηλονότι βαρύτατος καὶ ὀξύτατος πρὸς ἀλλήλους ἀντίφωνοί είσι, κατὰ τὴν παρά τοις μουσικοίς καλουμένην δίς διαπασών συμφωνίαν" wo das ,,κατά την παρά τοις μουσικοίς καλουμένην δὶς διὰ πασών συμφωνίαν" hinreichend beweist was er unter dem τέλειον ήρμοσμένον versteht, dass es nämlich dasselbe ist wie bei den übrigen Musikern, und auf die Frage, wer der erste war, der diess construirt habe, folgt die Antwort und Erklärung (1, 1 p. 361-367), dass es Pythagoras der Samier war. Im Sect. secunda lib. I p. 367 gibt er die Namen der fünfzehn Saiten, und das Warum sie so genannt worden sind und in Sect. sexta p. 383 die drei Figuren des Diatessaron, die fünf des Diapente und die sieben Diapasonsgattungen in voller Uebereinstimmung mit allen übrigen Harmonikern nach dem σύστημα τέλειον αμετάβολον, was Westphal in p. 317 verschweigt und somit in Abrede stellt. Dass das σύστημα τέλειον ήρμοσμένον, wonach Bryennius in der erwähnten Sectio die sieben Diapasonsgattungen an-

<sup>\*)</sup> Bryen. p. 361. 'Αναγκαῖον εἰπεῖν καὶ τίς πρῶτος τῶν παλαιῶν τοῦτο ἡρμόσατο . . . . χρὴ τοιγαροῦν εἰδέναι ὅτι ὁ ἐκ Σάμου Πυθαγόρας ἦν ος πρῶτος τοῦτο ἡρμόσατο.

gibt dasselbe wie bei den übrigen Harmonikern ist, beweist seine Berufung anf Ptolemäus in derselben Sectio p. 386; Σύστημα μεν άπλως κατά Πτολεμαΐον καλείται τό συγκείμενον μέγεθος έκ συμφωνιών . . . Τέλειον δε σύστημα τό περιέχον πάσας τας συμφωνίας μετα τών καθ' έκαστην είδων.... Ορίζεται δε το τοιούτον σύστημα τω δίς διά πασών συμφώνω εστι δε τοῦτο τὸ ἀπὸ προσλαμβανομένης έπὶ νήτην ὑπερβολαίων. Ύπαργει δὲ έν αὐτῷ τετράχορδα τέσσαρα, διά δυοίν διεζευγμένα, άλλήλοις δε συνημμένα. τό τε ύπατών καὶ μέσων καὶ διεζευγμένων καὶ ύπερβολαίων καὶ ἔτι τύνοι δύο, ὅ τε ἀπὸ προσλαμβανομένης ἐπὶ ὑπάτην ύπατων, καὶ ο ἀπο μέσης ἐπὶ παραμέσην. In sectio prima des zweiten Buches p. 393 gibt Bryennius die harmonischen Verhältnisse der Töne des Dekapentachordon, und zwar die Eintheilung des höheren Tetrachords der hypermixolydischen Tonart, welches Tetrachordon auch das höhere des höheren antiphonischen Diapasons des τέλειον ήρμοσμένον ist nach allen Chroen und Geschlechten (p. 393-401) so klar, dass kein Zweifel mehr obwalten kann, dass sein τίλειον ήρμοσμένον ein verschiedenes ist. Er sagt nämlich ausdrücklich (p. 396) ώστε μελωδείσθαι την τοιαύτην συμφωνίαν, έπὶ μέν το όξυ κατά λειμματιαΐον και έπογδοον και έπογδοον λόγον, κατά δέ το βαρύ έναντίως κατά έπογδοον καὶ έπογδοον καὶ λειμματιαίον. In sectio tertia lib. II. erwähnt er die acht Tonarten nach dem σύστημα τέλειον ήρμοσμένον mit der Bemerkung p. 406, δι' ὔνπερ λόγον ἐν τοῖς ἔμπροσθεν διειλήφαμεν. In sectio quinta lib. II p. 410 bespricht er die acht Diapasonsgattungen der Melodie, welche von den Melopoioi gewöhnlich  $\eta_{\chi_{0i}}$  genannt wurden, ohne einen Unterschied zwischen alten und neuen Tonarten der Melopoioi. In sectio sexta lib. II p. 414 kommt Bryennius auf den κανών άρμονικός zu sprechen, welcher identisch mit σύστημα τέλειον ήρμοσμένον ist. Dieser κανών άρμονικός sagt er sei von den Mathematikern erfunden\*), worunter keine

<sup>\*)</sup> Ο΄ γοῦν τοιοῦτος κανών ὑπὸ τῶν μαθηματικῶν ἐπινενόηταί τε καὶ εὕρηται..... Δι' ὁ καὶ οἱ μαθηματικοὶ εὕρον τὸ μέτροκ ἐπὶ τοῦ κανόνος τῆς τῶν φθόγγων παραλλαγῆς.

andere als die Pythagoräer, Eukleides und Ptolemäus gemeint sind. In sectio septima lib. II p. 417 gibt er an, dass alles, was früher über Diapasonsgattungen und Tonarten ausgesprochen wurde, gemäss diesem canon harmonicus geschehen sei\*), dessen Eintheilung nach den älteren Mathematikern angibt, wie auch die beide Diagrammata beweisen und bestätigen. Nach der Eintheilung des canon harmonicus folgt noch einmal die Eintheilung des höheren und tieferen Tetrachords des höheren antiphoninischen Diapason (p. 423 bis 466) nach allen Chroen und Geschlechten in voller Uebereinstimmung mit allen auctores musicae antiquae. Noch in sectio septima lib. III p. 489 sagt Bryennius ausdrücklich: δί ήν ἄρα αἰτίαν, τριῶν ἐμμελῶν διαφόρων διαστημάτων ουτων έξ ών τα του ήρμοσμένου γένη συνίστασθαι πέφυκε μεγίστου τε καὶ μείζονος καὶ έλαχίστου καὶ τοῦ μὲν μεγίστου τον οξύτατον τόπον τοῦ διὰ τεσσάρων ἀεὶ ἐπέχειν όφείλοντος, του δε ελαχίστου τον βαρύτατον του δε μείζονος τον μέσον, gewiss Bedingungen die unerfüllbar gewesen wären. Wäre nämlich das Dekapentachordon des Bryennius ein solches, wie Westphal sich einbildet, dann würden die Tetrachorden verkehrt ausfallen, und sein Dekapentachordon ein ἀτελὲς ἀνάρμοστον; denn nach der Eintheilung des Bryennius besteht jedes Tetrachordon von der Tiefe nach der Höhe aus halben, ganzen und ganzen Ton,

Höheres Tetrachordon

$$\underbrace{e \quad f \quad g \quad a}_{1^2/11 \quad 1^1/10 \quad 1^0/9}$$
Tieferes Tetrachordon

 $\underbrace{h \quad c \quad d \quad e}_{1^2/11 \quad 1^1/10 \quad 1^0/9}$ 

nach dem von Westphal entdeckten Dekapentachordon aber, aus ganzen, halben und ganzen Ton

<sup>\*)</sup> Διαλαβόντες περί τῶν τῆς μελωδίας εἰδῶν ταύτο δ' εἰπεῖν τόνων καὶ τρόπων εξῆς καὶ περί τῆς τοῦ άρμονικοῦ κατόνος κατατομῆς, περὶ οῦ ἄπαντα τὰ προκατειληγμένα ως ἐν ἀυτῷ δηλονότι θεωρούμενα διείληπται, μετὰπάσης ἀκριβείας τε καὶ σαφηνείας διαληψόμεθα.

höheres Tetrach. tieferes Tetrach.

d e f g a h c d

$$^{10/9}$$
  $^{12/11}$   $^{11/10}$   $^{11/10}$   $^{11/10}$   $^{12/11}$   $^{10/9}$ 
wobei der  $\hat{\epsilon}\lambda\hat{\alpha}\chi_{1}\sigma_{7}\sigma_{5}$  in der Mitte sich befindet.

Ausser Bryennius gibt auch Georgius Pachymeres, der seine Harmonika für seine Zeitgenossen schrieb (cf. Vincent Not. et extraets. vol. XVI. p. 401 und 482.) welche sich mit der Musik beschäftigten, bei Besprechung der Tonarten der Melopoioi auf dieselbe Weise, wie Bryennius, zugleich auch das Dekapentachordon (p. 489 Cap. XIX) in folgender Weise: Έπει δε και περί συστημάτων μέλλομεν λέγειν και ποίον έν τούτοις τό τέλειον.... "Εστι γοῦν έν μουσικῷ ὀργάνφ έφεξης ουτως εκβεβλημένου του προσλαμβανομένου (ότι καὶ παρενετέθη υστερον έκ του Πυθαγόρου) ημιτόνιον, τόνος, τόνος ήμιτόνιον, τόνος, τόνος δεύτερον τετράχορδον επειτα ο διαζευκτικός τόνος, καὶ αύθις δύο άλλα έπὶ τὸ οξύτερον τετράχορδα ήμιτόνιον, τόνος, τόνος ήμιτόνιον, τόνος, τόνος ποίοι δε τούτων έστωτες, ότι οι ακροι των τετραχόρδων, καὶ ποῖοι κινούμενοι, ὅτι οἱ μέσοι, εἴρηται πρότερον και τίνες αι ονομασίαι των χορδων, ότι προσλαμβανομένη, ύπάτη, ύπάτη ύπατῶν.... καὶ ὅτι δύο ταῦτα διά πασων.... καὶ ὅτι ἐν παντὶ τῷ οξυτάτω τετραχόρδω ό μι Εολύδιος μελωδείται άπο δε τοῦ διαζευκτικοῦ τόνου κατά το έφεξης, τά εξμέλη γίνονται εκαστον παρά χορδήν καὶ φθόγγον, ἐπὶ τὸ ἀξύτερον ἔως τῆς νήτηςτῶν ὑπερβολαίων πρώτος ο υποδώριος, επειτα ο υποφρύγιος, επειτα ο υπολύδιος από δε της τρίτης των διεζευγμένων ο δώριος, είτα ο φρύγιος, είτα ο λύδιος, ώ δή καὶ ο μιξολύδιος μίγνυται (ἀπό τῆς νήτης τῶν διεζευγμένων, εως τῆς παρανήτης τῶν ύπερβολαίων) ο οξύτατος δε πάντων ύπερμιξολύδιος κέκληται, ο και ήχος πρώτος υπό των μελοποιών λέγεται ο μιζολύδιος δεύτερος ο λύδιος τρίτος ο δε τέταρτος φρύγιος ο δώριος δε, πλάγιος πρώτος ο ύπολύδιος, πλάγιος δεύτερος ό ύποφρύγιος βαρύς ο δε ύποδώριος πλάγιος τέταρτος. Ebenso gibt unser Hagiopolites bei Besprechung und Erklärung der

Zeichen der Semantik das Dekapentachordon noch mit den altgriechischen Noten in fol. 2—3: 'Αριθμός δὲ τόνων\*) (sc. Zeichen) ὅσος καὶ μουσικῆς\*\*) ἄνευ τῶν τριῶν ἡιιτόνων καὶ τῶν τεσσάρων πνευμάτων, τῶν λεγομένων καὶ στοιχείων καὶ τῆς ἀπορροῆς τοῦ κεντήματος καὶ τῆς ψιλῆς, ἤτοι τῆς φθορᾶς τὰ δὲ ἀνόματα τῶν δεκαπέντε τῆς μουσικῆς καβαλλίων (sc. τομῶν) εἰσί ταῦτα

- Α. προσλαμβανόμενος ζήτα ελλειπές καί ταῦ πλάγιον 7 —
- Η. υπάτη υπατών γάμμα άντιστραμμίνον καὶ γάμμα όρθον
- ο. παρυπάτη υπατών βητα έλλειπες και γάμμα υπτιον Β.
- d. ύπατων διάτονος, φι και δίγαμμα Φ =
- e. υπάτη μίσων, σ καὶ σ. C C
- f. παρυπάτη μέσων, ρ καὶ σ αντεστραμμένον P 🗅
- g. μέσων διάτονος, μυ και πι καθειλκυσμένον M
- a. μέση τ καὶ λ πλάγιον I <
- b. τρίτη συνημμένων, θητα καὶ λ άνεστραμμένον Θ V
- c. συνημμένων διάτονος, γ καὶ ν N
- α. νήτη συνημμένων, ω τετράγωνον υπτον και ζήτα 🔲 🗷
- h. παράμεσος ζ καὶ π πλάγιον Z =
- $\bar{\mathbf{v}}$ . τρίτη διεζευγμένων,  $\bar{\mathbf{e}}$  τετράγωνον καὶ  $\bar{\mathbf{n}}$  άνεστραμμένον  $\mathbf{E} \sqcup$
- διεζευγμένων διάτονος, ω τετράγωνον ϋπτιον καὶζητα ] [ Z
- ē. νήτη διεζευγμένων, φ πλάγιον καὶ η αμελητικόν θ M

<sup>\*)</sup> Mit τόνος ist es immer die Zeichen der Semantik zu verstehen; Man definirt es (Hagiop. fol. 2.) Τόνος ἐστὶ πρὸς ὄν ἄδομεν καὶ τὴν φωνὴν εὐρυτέραν ποιοῦμεν οἱ δὰ τόνοι εὐρέθησαν ἐχ τῶν τῆς μουσιχῆς χορδῶν. Statt τόνος gebraucht man das Wort φωνὴ gleich διάστημα Intervall.

<sup>\*\*)</sup> Mit μουσική versteht man den κανών άρμονικός darüber gibt derselbe Hagiopolites (fol. 20) folgende Erklärung: καὶ αὐτὸς (sc. Πυθαγόρας) παρορμηθείς κατεσκεύασεν άπὸ χορδών τεσσάρων καὶ μόνον ὄργανον ὁ κέκληκε μουσικήν εἰτα άνεβίβασεν αὐτὸ εἰς ἐπτὰ χορδάς . . . . .

- · f. τρίτη υπερβολαίων υ κάτω νεῦον καὶ ήμίαλφα ἀριστερον ἀνεστραμμένον λ V
  - g. ὑπερβολαίων διάτονος μῦ καὶ πὶ καθειλκυσμένον ἐπὶ τὴν ὀξύτητα Μ΄ □

ā. νήτη ὑπερβολαίων ῖκαὶ λπλάγιον, ἐπὶ τὴν ὁξύτητα Ι <΄ demnach unmittelbar die Bemerkung folgt: Σημείωσον ώδε περὶ τόνων ἀπλῶν καὶ συνθέτων καὶ ποὶα δεὶ εἶναι τὰ κυρίως σημάδια κατὰ μίμησιν τῶν τῆς μουσικῆς καβαλλίων. Auch Johanne: Damaskenus (cod. gr. oxon: Nr. 38) sagt ausdrücklich, die Zeichen der Semantik entsprechenden fünfzehn Saiten der τελεία μουσική\*) nämlich des τέλειον ήρμοσμένον oder κανὼν ἀρμονικός.

Die obenerwähnten Stellen beweisen hinreichend was Bryennius unter τέλειον ήρμοσμένον und canon harmonicus, - wie auch die Kirchenmusiker, - versteht, und dass er weder dessen noch der Verhältnisse der tetrachordischen Intervalle unkundig ist. Konnte man nun vermuthen, er habe indem er sich in allen Sectionen, worauf sich Westphal um seine Behauptungen stützt, auf das τέλειον ήρμοσμένον beruft, ein anderes Dekapentachordon damit gemeint? Indem er ausdrücklich sagt, dass hypermixolydius der erste der Melopoioi ist, dass dieser ein anderer sei als der, dessen Eintheilung nach allen Geschlechtern und Chroen zweimal (p. 393-401 und p. 423-466) so genau angibt? Indem er in p. 385 bei Angabe der Diapasonsgattungen so precis die Grenztöne nach dem τέλειον ήρμοσμένον σύστημα bestimmt, konnte er da in einen solchen Widerspruch verfallen? Wären etwa wirklich die Tonarten der Melopoioi wie auch die seiner Zeit verschieden und bestünden sie aus sieben Tönen, hätte er keine Bemerkung darüber gemacht, sondern die Theorie der Melopoioi aus Unkenntniss gebilligt? Mag man an die · Verrufenheit der Byzantiner appelliren, so viel steht doch fest, dass Bryennius vollständige Kenntnisse über die Musik

<sup>\*)</sup> Τόνοι μέν εἰσι πεντεκαίδεκα εἰ δὲ ἀπιστῆς, ἐρώτησον πόσα καβάλλια ἔχει ἡ τελεία μουσική, εὐρίσεις τὰ πάντα δεκαπέντε.... δηλονότι καὶ οἱ τόνοι εἰσὶ κατ' ἀντιλογίαν τούτων.

der Alten besass, und darin wird uns jeder beistimmen, der seine Harmonika ordentlich studirt und die Elementar-Kenntnisse der musikalischen Theorie der alten Griechen besitzt.

Keine einzige Stelle weder bei Bryennius und Pachymeres noch bei den oben erwähnten musikalischen Abhandlungen kann aufgewiesen werden, welche den geringsten Verdacht erregen könnte, dass das Dekapentachordon der Melopoioi bei Bryennius ein anderes sei, oder irgend eine der Behauptungen Westphals sich bewahrheiten lasse. Die einzige Stelle, auf die sich Westphal beruft, ist die Sectio quarta lib. II (p. 408-410). Der Titel dieser Sectio (Hepi του πόσφ διαστήματι της φωνης έστιν εκαστος των όκτω τόνων εκάστου όξύτερος η βαρύτερος) gibt genau an, dass es sich hier nur um die dynamische Lage und den Abstand der Tonarten von einander handle, nämlich, wie viel tiefer oder höher die eine Tonart von der anderen liegt, gar nicht aber um ein anderes Dekapentachordon, da sich Bryennius in dieser wie in der vorangehenden Sectio tertia lib. II (p. 405-408) auf das τέλειον ήρμοσμένον σύστημα beruft.\*) Auch in sectio prima lib. III p. 477 bespricht er dieselbe Angelegenheit (κατά την των άρμονικων αϊρεσιν\*\*) woraus sich mit der grössten Genauigkeit die Intervallverhältnisse und die dynamische Lage der Mese jeder Tonart in Bezug

\*\*) Διαλαβόντες συντόμως καθάπες ὁ διηκειβωμένος ἀπήτει λόγος περί του πῶς ἕκαστον δεῖ τῶν όκτω γενῶν κατὰ τοὺς άρμονικοὺς λόγους, ἐν ἐκάστω τῶν προκατειληγμένων ὅκτω τόνων .....καὶ περί τοῦ ποῦ δεῖ τοῦ ὀργάνου τάττες καὶ κατασκευάζει κτάλιν ἕκαστον αὐτῶν, κατὰ τὴν τῶν ἀρμονικῶ ναίζεσιν, ἑξῆς διαληψόμε θα.

<sup>\*)</sup> Διειληφότες ήδη, οὐ μόνον περί τε τοῦ ὀνόματος καὶ τῆς τάξεως ἐκάστου τῶν ὀκτῶ τόνων, ἀλλὰ καὶ περὶ τοῦ ποία χορδή 
ἐκ τῶν πεντεκαίδεκα χορδῶν τοῦ τελείου τοῦ ἡρμοσμένου συστήματος νήτη ἐκάστου αὐτῶν ἐστι· καὶ ποία πάλιν μέση, καὶ 
ποία ὑπάτη, καὶ ποία προσλαμβανομένη· ἑξῆς καὶ περὶ τοῦ 
πόσῷ διαστήματι τῆς φωνῆς διαφώνῷ ἢ συμφώνῷ ἢ παραφώνῷ ἢ ἀντιφώνῷ ἐκαστος αὐτῶν ἐκάστου ἐπὶ τε τὸ ὀξύτερον 
ἢ βαρύτερον ὑπερέχει ἢ ἀπολείπεται, συντόμως διαληψόμεθα. 
οὐ σμικρὸν γαὰ καὶ τοῦτο συντελέσει πρὸς τὴν τοῦ ἡρμοσμένου κατάληψιν.

auf den canon harmonicus entnehmen lassen. Sectio macht Bryennius die Bemerkung, dass nicht dieselben Φθόγγοι, πινούμενοι und έστωτες bei jeder Tonart sind.\*) wie auch dass erst die Mese angegeben werden muss, wonach die übrigen Intervallverhältnisse jeder Tonart in Bezug auf den canon harmonicus genau bestimmt werden können.\*\*) Westphal lässt die Bemerkung ausser Acht, welche Bryennius am Anfang der sectio tertia lib. II p. 405 macht, dass avayκαΐον πάνυ προειδέναι, ως εκαστος των τοιούτων τόνων. τον μεν όλον τόπον της εαυτού επιτάσεως τε και άνεσεως. παρά τούς άλλους εσχηκεν ίδιον την δε ποιάν των τετραχόρδων αὐτοῦ διαίρεσιν κοινήν καὶ γὰρ ἐν τῷ τόπῳ τυχὸν τοῦ ὑποδωρίου τόνου ή τοῦ ὑπερμιΚολυδίου, οὐ μόνον εν είδος η διατονικού, η χρωματικού η έναρμονίου γένους άδειν δυνάμεθα, τὰ δ' ἄλλα γε μή : άλλα πάνθ' ὅσατε τοῦ διατόνου είη αν είδη καὶ σσατού χρωματικοῦ καὶ ἐναρμονίου"d. h. er hat bei Erörterung der bryennischen Harmonika vergessen was thetische und dynamische Lage der Tonarten und deren Mese sei, was die modernen Transpositions-Scalen nennen. Westphal stellt in seiner Metr. der Gr. p. 409, diese Transpositionsscalen den Byzantinern in Abrede, eine Behauptung, die nicht minder unglücklich, als die übrigen, ist, worauf wir unten zurückkommen werden. Wenn endlich Westphal aus der Sectio quarta lib. II p. 408-410 bei Bryennius irgend welche Folgerungen ziehen will, dass nämlich das

<sup>\*)</sup> Καὶ ἐπειδήπες ἔκαστος τόνος, ὡς ἐν τοῖς ἔμπροσθεν δέδεικται, 
ἰδίαν νήτην, μέσην, καὶ ὑπάτην, καὶ προσλαμβανομένην ἔχει, 
ἀνάγκη πάσα, τοὺς μὲν ἐστῶτας αὐτοῦ φθόγγους ἄλλου καὶ 
ἄλλου κινουμένους εἶναι, τοὺς δὲκινουμένους τοὐναντίον ἑστῶτας.

<sup>\*\*) 8, 1.</sup> p. 476. Ο΄ γὰρ εἰδως ἀκριβως ἐν ποία χώρα δεῖ τοῦ οἰργάνου τάττειν ἐκάστου τόνου τὴν μέσην χορδὴν ἐκεῖνος, πάντως ἐπιστημόνως, μεθ' ὅσης ἡαστώνης καὶ ἔκαστον ἄν τῶν τόνων κατασκευάσει πρὸς ταύτην καὶ γὰρ ἀληθῶς, καὶ αἱ λοιπαὶ χορδαὶ τῶν τόνων άρμόζονται, καὶ ταύτης μὴ δοθείσης ὁυδείς ἐξ ἀνάγκης τῶν τόνων άρμοσθήσεται διὰ γὰρ τῆς κατατομῆς τῆς μέσης, ὡς δέδεικται, ἤ τε νήτη καὶ ὑπάτη καὶ ἡ προσλαμβανομένη τοῦ τόκου ἐξ εύχεροῦς δίδοται.

Dekapentachordon der Melopoioi ein anderes sei als das alt griechische, so mag er mit demselben Rechte behaupten, dass ein solches Dekapentachordon auch zur Zeit des Ptolemäus bereits in Anwendung gewesen sei, da auch dieser in cap. X. lib. II p. 70—71 "Πῶς ἄν ὑγιῶς λαμβάνοιντο τῶντόνων αί ὑπεροχαί" dasselbe darüber sagt,\*) was auch das Diagramma p. 71 bestätigt. Die Vorgänger des Aristoxenus \*\*) haben die ὑπεροχαὶ der Tonarten einige nach διέσεις, andere nach hemitonia und ganzen Tönen und andere anders bestimmt, woraus Westphal noch manche Dekapentachorda herausbringen kann, wie aus der erwähnten Sectio des Bryennius p. 408—410.

Auch in Sectio tertia lib. II p. 405 beruft sich Bryennius auf das τέλειον ήρμοσμένον System ,, Καὶ γὰρ ὁ πρῶτος καὶ βαρύτατος τῶν προκατειληγμένων ὀκτὼ τόνων, νήτην μὲν ἔχει τὴν μέσην, μέσην δε τὴν ὑπάτην τῶν μέσων, ὑπάτην δὲ τὴν ὑπάτην τῶν ὑπατῶν, προσλαμβανομένην δὲ

<sup>\*)</sup> Καὶ γίνεται κατὰ τὴν τῶν πρώτων ἀκολουθίαν ὑποδωρίου μὲν πάλιν πρὸς τὸν ὑποφρύγιον ὑπεροχὴ τόνος, καὶ ὁμόιως ὑποφρυγίου πρὸς ὑπολύδιον, τούτου δὲ πρὸς τὸν δώριον ἡ τοῦ λείμματος, ὁ θέλουσι ποιεῖν ἡμιτόνιον.

<sup>\*\*) &#</sup>x27;Αριστόξ. p. 52 ed. Marquard. Πέμπτον δέ έστιν των μερών τὸ περί τους τόνους έφ' ων τιθέμενα τὰ συστήματα μελφδείται περί ων ούδεις εξρημεν.... άλλα παντελώς ξοικεν τῆ των ήμερων άγωγη των άρμονικών ή περί των τόνων απόδοσις, ώς όταν οί Κορίνθιοι μέν δεκάτην άγωσιν, 'Αθηναΐοι δέ πέμπτην, έτεροι δὲ ὀγδόην· οὕτω γάρ οἱ μὲν τῶν άρμονικῶν λέγουσι βαρύτατον τον ύποδώριον των τόνων, ήμιτονίω δε οξύτεψον τούτου τον μιξολύδιον, τούτου δε ήμιτονίω τον δώψιον, του δέ δωρίου τύνω τον φρύγιον, ώσαύτως δέ και του φρυγίου τον λύδιον έτέρω τόνω. έτεροι δε προς τοις είρημένοις καί τον ύποφούγιον αύλον προστιθέασιν έπὶ το βαρύ οἱ δ' αὖ πρός την των αὐλων τρύπησιν βλέποντες, τρείς μέν τους βαρυτάτους τρισί διέσεσιν άπ' άλλήλων χωρίζουσι, τον τε ύποφρύγιον και τον υποδώριον και τον δώριον τον δέ φρύγιον άπο του δωρίου τόνω και τον λύδιον άπο του φρυγίου τρείς διέσεις αφιστασιν, ώσαύτως δε και τον μιξολύδιον του λυδίου.

την έν τῷ τελείῳ τοῦ η'ρμοσμένου καλουμένην προσλαμβανομένην" und nicht minder in sectio quarta lib. III. p. 483, 
in welcher es sich eigentlich um die Tonarten der Melopoioi 
handelt ,, Καὶ ἐπεὶ τὸ τοῦ ηρμοσμένου ἀμετάβολον σύστημα 
ἐκ δυοὶν κατ' ἀντίφωνον διὰ πασῶν συστημάτων ὀξυτέρου τε καὶ βαρυτέρου κατὰ διάζευξιν συνέστηκε, καὶ ἐκάτερον πάλιν τῶν τοιούτων συστημάτων ἐκ δυοὶν κατὰ συναφην\*) τετραχόρδων συστημάτων ἀξυτέρου τε καὶ βαρυτέρου 
καὶ ἐνὸς τόνου συμπεπλήρωται εἰκότως ἄρα οἱ μελοποιοί....." welche Stelle der schlagendste Beweis gegen die 
Behauptung Westphals ist.

· Die dritte Behauptung Westphals ist, die byzantinische mittelalterliche Tonarten aus sieben, nicht aus acht Tönen bestehen zu lassen. In seiner Metr. der Griech. p. 317, sagt er: "die älteren Musiker bestimmten die einzelnen Octaven-"gattungen dadurch, dass sie angeben, welche Töne des "Doppeloctav-Systems die Grenztöne einer jeden Octaven-"gattung sind"; somit spricht er diess dem Bryennius ab. Man konnte hier mit Recht die Frage aufwerfen; Hat denn Westphal den ganzen Bryennius nicht gelesen, oder hat er ihn nicht verstanden? Mag das eine oder andere der Fall sein. Bryennius gibt in sectio sexta lib. I p. 384-385 die drei Figuren des Diatessaron, die vier des Diapente und die sieben Diapasonsgattungen nach dem σύστημα τέλειον ήρμοσμένον, wie auch oben bemerkt wurde, in voller Uebereinstimmung mit den auctores musicae antiquae, was Westphal verschweigt. Auch in sectio tertia lib. II. p. 405 und in sect. prima lib. III. noch deutlicher gibt er mit der grössten Genauigkeit die Nete, Mese, Hypate und Proslambanomene einer jeden Tonart mit Bezug auf das τίλειον ήρμοσμένον System und den canon harmonicus. In sect. prima lib. III.

<sup>\*)</sup> Man beachte die ganze Stelle und vergleiche bei allen auctores musicae antiquae was συναφή und δίαζευξις heisst; denn diese Sectio ist die einzige, in welcher Bryennius die acht Tonarten der Melopoioi ausführlich nach dem τέλειον ἡρμοσμένον ἀμετάβολον σύστημα bespricht.

p. 482 betont Bryennius, dass eine jede der acht Tonarten ihre Nete und Proslambanomene nicht überschreiten darf, ,, Των οθν είρημένων οκτώ της μελωδίας είδων ήτοι ήχων, εκαστον από της έαυτου μέσης αρξαμενον, εί μεν επί το **δεύτερον** χωρείται έξ ανάγκης έπί την έαυτοῦ νήτην γενόμενον ισταται είδε έπὶ τὸ βαρύτερον έπὶ τὴν προσλαμβανομένην και γάρ ούθεν των τοιούτων είδων, ήτοι της έαυτου νήτης επέκεινα επιτείνεται ή της προσλαμβανομένης μαλλον ανίεται, είπερ έθέλει το έαυτοῦ είδος τηρείν αμετάτρεπτον" dass nämlich die Grenztöne einer jeden Tonart die Nete und Proslambanomene sind, und das "ισταται" beweist genug, dass die Proslambanomene nicht nur beim Singen berührt wurde, sondern auch mit dieser, wie mit der Mese und Nete, die Melodien schlossen, was auch die zahlreichen aus allen Jahrhunderten uns erhaltenen Kirchenmelodien bestätigen. Ebenso wenig beweisen die πρόληψις und ἀτελη μέλη, dass die Tonarten der Byzantiner aus sieben Tönen bestanden; denn in sect. tertia lib. III. p. 479, in welcher Bryennius über die Tonarten der Melopoioi zu sprechen kommt, \*) sagt er ausdrücklich, dass die Prolepsis mit der ύπάτη wie mit der προσλαμβονομένη beginnt und mit der μέση schliesst , "Αλλ' ὅταν μὲν ἀπὸ της προσλαμβανομένης την του μέλους ποιήσαι προελοίμεθα πρόληψιν μέχρι τοῦ δια πέντε ταύτην ποιήσαι αναγκαζόμεθα. ὅταν δὲ ἀπὸ τῆς ὑπάτης μέχρι τοῦ διὰ τεσσάρων καὶ γὰρ ἄπαν είδος από της μέσης αυτού συνείρεσθαι πέφυκεν, έπει και το ήρμοσθαι και τουτο, ως δέδεικται έξ αυτής και ουκ

<sup>\*)</sup> Έπει δὲ συντόμως, ὡς ἔχυην διειλήφαμεν ποῦ δεῖ τοῦ όργάνου ἔκαστον τῶν τρισκαίδεκα τόνων (εσ. die aristoxenische Tonarten) τάττειν τε και κατασκευάζειν ἀκόλουθον ἄν εἴη καὶ περὶ τῶν τῆς μελωδίας ἀπάντων εἰδῶν τῶν κοινῶς ὑπό τῶν μελοποιῶν καλουμένων ῆχων, κατὰ τὸν προῦφηγμένον τρόπον τὰ εἰκότα διαλαβεῖν. ᾿Αλλ᾽ ἐπειδὴ πάλιν οὖ σμικρὸν οἴδαμεν συντελεῖν καὶ τὴν τῶν όνομάτων τοῦ τε μουσικοῦ καὶ ὀργανικοῦ μέλους εἴδησιν πρὸς τὴν τῶν εἰρησομένων περὶ αὐτὰν σαφήνειαν.

άλλοθεν ἔσχηκεν". Indem Westphal diese Sectio ganz unberücksichtigt lässt, hat er ausser Acht gelassen, dass in Sect. quinta lib. III. p. 485, bei welcher Bryennius noch einmal die Prolepsis bespricht und als dem ἐνήχημα\*) der Melopoioi entsprechend bezeichnet, er seiner eigenen Meinung Ausdruck gibt ,, Ο θεν είκος αὐτην (sc. πρόληψιν) ἄρχεσθαι καὶ πῆ γε καταλήγειν"; denn alle Enechemata der Kirchenmeloden bestehen aus fünf Tönen; sie beginnen mit der Mese, steigen bis zur Proslambanomene ab und schliessen wiederum mit der Mese, ohne Ausnahme; in keiner einzigen CM. Grp. A und B findet sich ein Enechema, welches mitder Hypate schliesst, sondern nur mit der Mese. Die Enechemata sind bereits vom M. Gerbert (Vol. II. Taf. VII—IX) und Kircher (Musurg. univers. vol. I. lib. II. cap. VII. p. 78) ins abendländische Notirungs-System übertragen angegeben. Man kann sich davon leicht überzeugen. Was die ἀτελῆ μέλη anbetrifft, so hat Westphal nicht bemerkt, dass es. wenn Bryennius sagt, eine jede Tonart bestehe aus zwei Tetrachorden und einem tonischen Intervall,\*) nicht heisst, dieses tonische Intervall liege bei allen Tonarten als Pros-

<sup>\*)</sup> Hier liegt gewiss ein Fehler, es musste ἐπήχημα heissen; denn das ἐνήχημα definirt der Hagiop. (fol. 11) und mit ihm alle übrigen musikalischen Abhandlungen in voller Uebereinstimmung mit: ,, Ένηχήματα μέν εἰσιν αὶ τῶν ἤχων ἐπιβολαί Επηχήματα δὲ ἡ προσθήκη τοῦ ἐνηχήματος, καὶ (ἡ?) κατιοῦσα καὶ συναρμοζομένη τῷ φθόγγω, τοῦ μέλλοντος προανεχθῆναι τὴν μελφλίαν, ως ὅταν λέγεται, ναὶ λέγε, καὶ ναὶ ἄγιε, νανά (man verstehe damit die Solmisation der gr. Kirchenmusik.) Falsch hat Villoteau (p. 813. observ. 2) ἐπίχυμα gelesen welches er von ἐπιχέω ableiten will, wie das παππαδική aus παππας und δίκη (p. 786). Diese Ableitung des letzteren hat auch Kiesewetter angenommen. Schade, dass die Byzantiner nicht einige Scholien darüber gelassen haben.

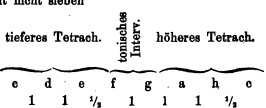
<sup>\*\*)</sup> Bryenn. 2, 3. p. 405. Καὶ πάλιν ως έκαστος τόνος έκ δυοίν συνημμένοιν τετραχόρδοιν καὶ ένὸς τονιαίου διαστήματος σύγκειται. cf. auch p. 417.

lambanomene, sondern auch als tonus diazeucticus, wir meinen alle Tonarten in ihrer dynamischen und thetischen Lage bei jedem τόπος φωνής, werden gesungen nach dem verbundenen und getrennten System, worauf Bryennius in sect. sexta lib. I. p. 385 aufmerksam macht, und dabei die Erklärung gibt, was συναφή und διάζευξις heisst, so dass, wenn das tonische Intervall als tonus diazeucticus liegt, das Verhältniss der Hypate - nach dem Sprachgebrauch des Bryennius der Proslambanomene - zur Nete 1:2 ist, was Bryennius nicht verkennt; denn in Sect. 2, 1 p. 394 sagt er ,,Καὶ μετά ταῦτα οἱ περιλαμβάνοντες ἀμφοτέρας τὰς συμφωνίας γιγνόμενοι ἀπ' ἀλλήλων ὄγδοοι την διὰ πασῶν ούτω προσαγορευθείσαν, έπειδή το πρώτον από της σκταχόρδου λύρας ό πρῶτος καὶ βαρύτατος φθόγγος καλούμενος δε ύπάτη τῷ τελευταίω καὶ όξυτάτω τουτέστι τῆ νήτη, την αὐτην εύρεθήσεται συνέχων συμφωνίαν κατ' άντίφωνον". Wenn aber Westphal annimmt, dass das tonische Intervall nur als Proslambanomene bei allen Tonarten liegt, dann würde er sich mit sich selbst im Widerspruch befinden. Er sagt nämlich (Metr. der Griech. 2. Auflage p. 315) die lydische Tonart sei nach Bryennius

e f g a h c d e
$$^{1}/_{2}$$
 1 1 1  $^{1}/_{2}$  1 1
und die hypolydische
h c d e f g h
 $^{1}/_{2}$  1 1  $^{1}/_{2}$  1 1

bei welcher das Intervall e—f und h—c ein Halbtonintervall beträgt. Dagegen sagt derselbe (Metr. der Gr. p. 724) bei Besprechung der Mese der altgriechischen Tonarten, die lydische sei dieselbe mit dem Kirchenton und ihre Mese ist der Tonf; um dies zu bestätigen beruft er sich auch auf Manuel Bryennius. Ist es nicht ein offenbarer Widerspruch, sich auf einen Harmoniker zu berufen dessen Tonarten, seiner Behauptung nach, nicht mehr dieselben altgriechischen sind und aus sieben, nicht acht Tönen bestehen? Bryennius, wie oben bemerkt, sagt, dass nur erst nach der Angabe Bestimmung und Ein-

theilung der Mese jeder Tonart auf dem canon harmonicus, die übrigen Intervalle einer jeden bestimmt angegeben werden können; ferner dass jede Tonart aus zwei verbundenen Tetrachorden und einem tonischen Intervall, d. h. acht Tönen, bestehe. Nun möchten wir Westphal fragen, wo das tonische Intervall bei der bryennischen lydischen und hypolydischen liege; wie er sie angibt, liegt gewiss zwischen der Proslambanomene und Hypate nicht; denn von e bis f wie von h bis c ist nur ein Halbton, und das tonische Intervall beträgt gewiss einen ganzen Ton, demzufolge nirgends als in der Mitte, d. h. zwischen beiden Tetrachorden bei der ersteren liegen kann, bei der letzteren aber ausserhalb als Proslambanomene. Wie viele Töne sind nun vom Grundton bis zur Nete? Gewiss acht nicht sieben



Wenn endlich Westphal aus den ἀτελη μέλη, weil sie mit der Hypate schliessen, beweisen will, dass die Tonarten der Byzantiner aus sieben Tönen bestanden, so kann er auch behaupten, weil die τέλεια μέλη mit der Mese schliessen, die Tonarten hätten nur aus vier Tönen bestanden. Auch die Melodien der alten Griechen schlossen mit der Mese \*\*); also bestanden auch die Tonarten dieser aus vier Tönen, nämlich aus einem Tetrachorde, was nicht war ist. Noch ein Beweis hiefür liefern uns die aus jedem Jahrhundert erhaltenen Melodien. Vorläufig wollen wir uns mit der Hinweisung auf die in Sulzers Gesch. des transalpin. Daciens

<sup>\*)</sup> Vergl. oben. p. 39 Anmerk. 2

<sup>\*\*)</sup> Arist. Probl. 19, 20. Πάντα γὰς τὰ χρηστὰ μέλη πολλάκις τῷ μέση χρῆται καὶ πάντες οἱ αγαθοὶ ποιηταὶ πυκνὰ πρὸς τὴν μέσην ἀπαντῶσι, κῷν ἀπέλθωσι ταχὺ ἐπανέςχονται, πρὸς δὲ ἄλλην οὕτως οὐδεμίαν.

(Tab. V Nr. 4) oder Forkels Gesch. der Musik Vol. I. p. 451), ins abendländische Notirungs-System übertragen aufgenommene Doxologie nebst Epechema begnügen\*), woraus man die volle Ueberzeugung gewinnen kann, dass die Tonarten der griech. Kirchenmusik aus acht Tönen bestehen und auch mit der Proslambanomene schliessen.

Alle diese Missverständnisse aber kommen davon, dass man von der Melopöie keinen Begriff hat. In dieser Beziehung liefern uns die Melodien der griechischen Kirche, was wir wegen der nicht erhaltenen Schriften der Melopoioi entbehren mussten. Die Mese nämlich ieder Tonart θέσει oder δυνάμει - ist auch die Mese des Dekapentachordon, und somit der Anfangs oder Grund-Ton jeder Tonart, nach der Weise wie sie auch Ptolemäus angibt - nicht umsonst wiederholt auch Bryennius das ,,ἐπεὶ καὶ τὸ ἡρμόσ-Sai έξ αὐτῆς (sc. μέσης) πέφυκεν — so müssten natürlich diese ἀτελη μέλη genannt werden nur desshalb, weil sie mit der Mese, dem Anfangston der Tonart, nicht schliessen, woraus sich nicht beweisen lässt, dass die Tonarten aus sieben Tönen bestanden, da diese Mese als Mese des Dekapentachordon — θέσει oder δυνάμει — die Nete des tieferen antiphonischen Diapasons, und Proslambanomene des höheren zugleich ist. Endlich macht Bryennius die Bemerkung (2, 3. p. 406) bei jeder Tonart kann man mit der Nete, Mese und Proslambanomene beginnen, ,, Καὶ γὰρ ἐκαστος τῶν τόνων άρχην, μέσον και τέλος έχει δί δ και είδος είκότως προσαγορεύεται. Τέλειον δε ούκ αν αλλο γε είη είμη μόνον το είδος και γαρ εν εκάστω των τόνων ου μόνον όξυ άσαι άλλα βαρύ καὶ μέσον" eine Wahrheit, die sich auch durch zahlreichen Melodien bestätigt.

Von solchen unbegründeten Annahmen ausgehend, gibt Westphal (Metr. der Griech. p. 315) die Tonarten der Melopoioi

<sup>\*)</sup> Vergl. auch in Christs anthologia gr. carm. christ. folgende Melodien: Αυτη ή κλητή p. CXXXII. Ω' του παραδόξου Θαύματος p. CXXXVII.

bei Bryennius verkehrt. Die hypermixolydische Tonart ist nach dem falsch angenommenen Dekapentachordon (G-g-g')

gegen welche unrichtige Auffassung Bryennius lauten Protest erhebt; denn in Sect. prima lib. II. p. 396—401, sowie in Sect. octava lib. II p. 423—466 gibt er, wie oben bemerkt, (p. 29), die Eintheilung des höheren und tieferen Tetrachordes der hypermixolydischen Tonart nach allen Chroen und Geschlechtern, und in p. 461 sagt er ausdrücklich — wie auch die Diagrammata bestätigen —: Καὶ γὰρ τὸ τοιοῦτον γένος τῆς μελωδίας, ως δέδεικται, ἐπὶ μὲν τὸ βαρθ μελωδεῖται κατα ἐπόγδοον καὶ ἐπόγδοον καὶ ἐπόγδοον καὶ ἐπόγδοον καὶ ἐπόγδοον καὶ ἐπόγδοον, so dass das höhere und tiefere Tetrachord hemitonium tonus tonus ist

höheres Tetrach. tieferes Tetrach.

h c d e f g a

1/2 1 1 1/2 1 1

und mit dem tonischen Intervall

a h c d e f g a  $^{9/8}$   $^{12/_{11}}$   $^{11/_{10}}$   $^{10/_{9}}$   $^{12/_{11}}$   $^{11/_{10}}$   $^{10/_{9}}$  welche dieselbe mit der hypodorischen ist nach dem ver-

bundenen System. Versetzen wir das tonische Intervall in der Mitte der Tetrachorden nach dem getrennten System, so erhalten wir die dorische

später hypodorische und lohrische genannt, die dorische und die iastische oder mixolydische, welche der Tetrachorden Eintheilung nach dieselben sind, der dynamischen Lage nach aber, sowie der Lage nach, welche das tonische Intervall bei jeder einnimmt, von einander sich unterscheiden. Noch weniger wahr kann die letzte Behauptung Westphals sein, dass die Tonarten bei den griech. Kirchenmusikern oder Melopoioi dasselbe Schicksal, wie bei den abendländischen, gehabt hätten, sowie auch die aus der unbegründeten Annahme eines verschiedenen Dekapentachordon bei Bryennius hervorgegangene Trugschluss, dass auch die griech. mittelalterlichen Musiker derselben Norm folgten, die der hucbaldischen Theorie zu Grunde liegt. In sect. quarta lib. III pag. 483 gibt Bryennius die Mese oder den Anfangston jeder Tonart in voller Uebereinstimmung mit allen Harmonikern; nach ihm ist die Mese des πρῶτος ήχος der erste und oberste Ton des tieferen Tetrachordes des höheren antiphonischen Diapasonsystems nämlich die Paranete Diezeugmenon\*) oder der Ton e, die des δεύτερος der Ton d,

<sup>\*)</sup> Bryenn. p. 483. Καὶ ἐπεὶ τὸ τοῦ ἡρμοσμένου ἀμετάβολον σύστημα έκ δυοίν κατ άντίφωνον διά πασών συστημάτων όξυτέρου τε καὶ βαρυτέρου καὶ ένὸς τόνου συμπεπλήρωται: ἐικότως ἄρα οί μελοποιοί το είδος, ού μεν ο πρώτος και όξύτατος φθόγγος του βαρυτέρου τετραχόρδου, του κατ' άντίφωνον διά πασών συστήματος μέση έστι, κοινώς πρώτον ήχον έκάλεσαν, οδ δε ό δεύτερος μέση, όμοιως ήχον δεύτερον, οδ δέ ό τρίτος μέση, ήχον τρίτον, ού δε ό τέταρτος μέση, ήχον τέταρτον.... Ού δέ πάλιν ο πρώτος και όξύτατος φθόγγος του όξυτέρου τετραχόρδου τοῦ κατ' ἀντίφωνον διὰ πασῶν βαρυτέρου συστήματος μέση έστιν είκότως πάλιν ήχον πρώτον πλάγιον έκάλεσαν, άπὸ της των φθόγγων τάξεως και ού πέμπτον από της του όξυτέρου τε και βαρυτέρου μέλους διαφοράς. άλλά πρώτον μέν καθ' ον εἰρήκαμεν λόγον πλάγιον δε ήτοι διά το την μέσην αύτου παρακείσθαι τη υπάτη του πρώτου ήχου, ή μαλλον διά τὸ απ' αυτης αρχεσθαι πλαγιάζειν το μέλος, και έπι τον βαρύτευον της φωνής τόπον χωρείν ου δε ό δεύτερος μέση όμοίως ήχον δεύτερον πλάγιον u. s. w.

die des τρίτος der Ton c, und die des τέταρτος ήχος der Ton h. Hinwiederum ist die Mese des πρῶτος πλάγιος der oberste Ton des höheren Tetrachordes des tieferen antiphonischen Diapasonsystems die Mese des Dekapentachordon oder der tonus diazeucticus des τίλειον ήρμοσμένον der Ton A, die des δεύτερος πλάγιος der Ton G, die des βαρύς der Ton F, die des πλάγιος τέταρτος der Ton E, — wobei zu bemerken ist, dass diese Mesä nicht die Dynamischen Mesä der Tonarten sind — so dass

ο πρώτος die dorische ό δεύτερος die phrygische d f d g ο τρίτος die lydische f g ό τίταρτος die mixolydische d e f h g ο πλάγιος πρῶτος die hypodorische d C e ο πλάγιος δεύτερος die hypophrygische C d ο βαρύς die hypolydische h d ό πλάγιος τέταρτος die hypomixolydische κατά διάζευξιν G. sie ist nämlich dieselbe mixolydische nach dem getrennten System oder die hyperdorische, worüber die nöthige Erklärung unten angegeben wird. Wenn nun Bryennius in derselben Sect. p. 481 ,, Εστιν οὖν πρώτον καὶ οἔύτατον είδος της μελωδίας ο επέχει τον υπερμικολύδιον τόνον, καλείται δε τούτο κοινώς ύπο των μελοποιών, ήχος πρώτος. Δεύτερον δε δ έπέχει τον μιζολύδιον, καλείται δε και τοῦτο κοινως ύπο των μελοποιών ήχος δεύτερος u. s. w. sagt, und Westphal daraus schliessen will, die Namen der Tonarten zu jener Zeit wären verändert, so hat ihn hier die doppelte Bedeutung von πρώτος, δεύτερος, τρίτος und τέταρτος

getäuscht, dass sie nämlich zugleich die Diapasonsgattungen und Transpositionsscalen zeigen, worüber Bryennius, um jedes Missverständniss zu beseitigen, folgende Erklärung in derselben Sect. p. 483 macht:\*) Λέγομεν οὖν, ὅτι οἱ μελοποιοί, ότε μέν πρός τε το δξύτερον καὶ το βαρύτερον μέλος αποβλέπουσι, τότε δή τόδε μεν των είδων πρώτον, τόδε δὲ δεύτερον, καὶ καθ' έξης μέχρι τοῦ ,όγδόου κατά την τοῦ άριθμοῦ προκοπήν όνομάζουσιν. ὅτε δὲ πρός τοὺς φθόγγους αὐτούς τῶν τετραχόρδων συστημάτων, δί ὧν ἀκριβῶς διαγινώσκουσι, ποίον μεν των είδων όξύτερον καθέστηκε, ποῖον δὲ πάλιν βαρύτερον τότε δή οὐκ ἀπό τῆς τάξεως τοῦ τε όξυτέρου καὶ βαρυτέρου μέλους άλλά ἀπό τῶν φθόγγων των τετραχόρδων συστηματών ταύτα προσαγορεύουσι καὶ γάρ παντὸς τετραχόρδου συστήματος ο μέν όξύτατος φθόγγος, πρώτος ύπο των μελοποιών όνομάζεται · ό δὲ βαρύτατος τέταρτος των δὲ λοιπων δύο μέσων ο μὲν όξύτερος δεύτερος ο δε βαρύτερος τρίτος. Es gab auch zu jener Zeit manche, die es nicht verstanden, ihretwegen fügt

<sup>\*)</sup> In voller Uebereinstimmung mit dem was Bryennius hier sagt, finden wir bei den griech. Kirchenmusikern beide Nomenklaturen. Die Meloden und Hymnographen nämlich gebrauchen eigentlich den Ausdruck μέλος πρώτον, δεύτερον, τρίτον, τέταρτον, πεμπτον bis zum achten. Vgl. darüber in W. Christ's Anthol. carm. christian, die Verse der Parakletike p. CXXIII und die Akrostichiden vieler Canones bei derselben Parakletike namentlich den canon von Donnerstag des ήχος πλάγιος τέταρτος welcher ήχος, μέλος ὄγδοον genannt wird: ,,Ο γδοον μέλος άδω σοι. Die Melodien des cod. gr. Paris: Nr. 261 der Grp. A tragen theils die Namen ήχος πρώτος, δεύτερος u.s.w. theils die altgriechischen δώριος, φρύγιος λύδιος, μιξολύδιος, πλάγιος δώ ριος u. s. w. In manchen CM. der Grp. A fehlen beide Nomenklaturen und nur die μαρτυρία (Schluss) jeder Tonart wird am Anfang des Liedes angegeben. Es sind wirklich diese Namen  $\eta \chi o_S \alpha'$ .  $\beta'$ . u.s. w. überflüssig; denn nur aus den Zeichen der Semantik kann man leicht wissen, zu welcher Tonart das Lied gehört. Diese Namen  $\eta_{\chi o s}$   $\alpha'$ .  $\beta'$ . u. s. w. zeigen nur die dynamischen Lager der Tonarten keineswegs aber ihre Natur und Tonfolge; diess hängt gänzlich von der Semantik ab.

Bryennius in Sect. quinta lib. II, p. 410 eine ausführliche Erklärung bei, woraus wir das Nothwendige entnehmen und folgen lassen: . . . Ο σοι γοῦν τὰς τοιαύτας ῦποθέσεις τῆς των πλανωμένων κινήσεως άγνοοῦσι των παλαιών, οὐδὲ την τάξιν των είδων της μελωδίας, ήτοι των κοινώς ύπο των μελοποιών καλουμένων ήχων, είδεναι ακριβώς ποτε έξουσι άλλα πάντως το μέν πρώτον είδος της μελωδίας ύπο άπειρίας η μαλλον είπειν άμαθίας, εβδομον είναι οίήσονται, τὸ δὲ δεύτερον εκτον, τὸ δὲ τρίτον πέμπτον, τὸ δὲ τέταρτου, τίταρτου καὶ ἀνάπαλιν ο γάρ ἀκούσας ὅτι ο μὲν ύποδώριος τόνος ύπό τε της νήτης των ύπερβολαίων καὶ της μέσης περιέχεται, ο δέ γε μιξολύδιος υπό τε της υπάτης των ύπατων καὶ τῆς παραμέσης, ούτος πάντως αὐτίκα, εἴπερ αν ούκ είη είδως ως ο μεν ύποδωριος τόνος πρωτος μεν καὶ βαρύτατος τοῦ ήρμοσμένου έστιν, εβδομον δὲ είδος τῆς μελωδίας έπέχει ο δε μιζολύδιος πάλιν, έβδομον μεν είδος τοῦ ήρμοσμένου έστί, πρώτον δὲ είδος τῆς μελφδίας ἐπέχει: οί γαρ τόνοι πρός τα είδη της μελωδίας\*), αντιτεταγμένως έχουσι. Καὶ πάλιν ο μέν ύποδώριος τόνος, νῦν μέν ύπό τε της νητης των υπερβολαίων και της μέσης περιέχεσθαι λέγεται, νῦν δὲ ὑπὸ τῆς ὑπάτης τῶν ὑπατῶν καὶ τῆς παραμέσης ο δε γε μιξολύδιος νῦν μεν ὑπό τε της ὑπάτης τῶν ύπατων καὶ τῆς παραμέσης περιέχεσθαι λέγεται, νῦν δὲ ὑπό τε της νήτης των ύπερβολαίων και της μέσης, κατ' άντικειμένας δηλονότι δοξας των παλαιών, οἰήσεται πάντως τον μέν υποδώριον τόνον το δευτατον είδος της μελωδίας επέχειν, τον δέ γε μιζολύδιον το βαρύτατον ύπο της διαφόρου προσηγορίας των διειλημένων φθόγγων έξαπατηθείς, ώς άνεπιστήμονα περί τὰ τοιαῦτα κεκτημένος άληθώς την διάνοιαν, wozu nähere Erklärungen unsererseits ganz überflüssig sein Hier ist der geeignete Raum auch die oben (p. 35) erwähnte Behauptung Westphal's in Erwägung zu ziehen. In p. 409 Metr. der Griech, B. I. gibt er, wie er in p. 319 versprochen hat, die Ursache der Aenderung der Tonarten der Melopoioi bei Bryennius und den abendländischen mittel-

<sup>\*)</sup> Man beachte den Unterschied zwischen τάνος und είδος τῆς μελφδίας.

alterlichen Musikern: "Gerade dasjenige, sagt er, was in der "Nomenklatur der Töne und Scalen am spätesten aufge-"kommen ist, nämlich die sich zuerst bei Ptolemäus findende συσμασία κατά θέσιν, hat sich wenigstens den wesentlichen Punkten nach in fortwährend lebendiger Tradition aus der "Schlusszeit des römischen Kaiserthums bis zu den späten "byzantinischen Melopoioi erhalten. §. 319. 367. Die alte "Terminologie der Transpositionsscalen wie auch die der "Octavengattungen war untergegangen. Die ersteren bezeichnete man gar nicht mehr, für die letzteren waren die S. 311 "besprochenen neuen Benennungen herausgebildet. Ebenso "waren auch die in ihrer Weise recht zweckmässigen Notenzeichen in Vergessenheit gerathen, so dass man sich zur "Zeit Gregors des Grossen gezwungen sah, eine, wenn auch noch so unvollkommene neure Notirungsweise "denken\*) (die sogenannte Neumen-Schrift). Die Reste der alten musikalischen Literatur, die in der Barbarei des herneinbrechenden Mittelalters vor der Vernichtung bewahrt "geblieben waren, lagen unbenützt in den Bibliotheken. "Erst das achte Jahrhundert mit seinen Restaurationsver-"suchen der älteren griechischen Literatur-Kenntniss lenkte die "Blicke wieder auf jene Ueberbleibsel der alten musikalischen "Literatur, und es wurde zugleich der Versuch gemacht, "das dort Ueberlieferte praktisch zu verwerthen, d. h. mit "den Terminologieen der damaligen musikalischen Praxis "zu vermitteln. Wer der byzantinische Musiker war, der

<sup>\*)</sup> Dies gilt für die Semantik der Byzantiner gar nicht; dem wie wir oben bemerkten, die Zeichen dieser Semantik zeigen zu gleich bestimmte Intervalle und Zeitmass, (Hagiop. fol. 6. Ενεκεν τῆς φωνῶν διαφορᾶς, ἐτέθησαν καὶ διάφορα σημάτια, οὐ μόνον δὲ διὰ τοῦτο ἀλλὰ καὶ διὰ τὴν ἐναλλαγὴν τῆς χειρονομίας), während die altgriechische Noten nur bestimmte Intervalle zeigten, keineswegs aber das Zeitmass. Damit ist also ein bedeutender Fortschritt hinsichtlich der Semantik geworden. Dass aber die altgriechische Semantik nicht in Vergessenheit gerathen war, beweist der Hagiopolites selbst.

"sich diesem Versuche unterzogen hat, ist bis jetzt unbe-"kannt geblieben\*). Wir kennen nur die Ergebnisse seiner "Arbeit\*\*) und können nicht umhin, dieselben als gänzlich "misslungen zu betrachten. Handelt es sich doch vor allem "um die Wiedererkenntniss dessen, was die alten als dorischephrygische und lydische Scala u. s. w. bezeichneten, und "worunter bald die Octaven-Gattungen, bald die Transpo-"sitionsscalen zu verstehen waren\*\*\*). Auch den fleissigen "Forschern des siebzehnten Jahrhunderts, einem Meibom und "Wallis, gelang es nicht, über die doppelte Bedeutung jener "Nomenklaturen in's Klare zu kommen (erst Böckh's scharfes "Auge hat in diesen dunklen †) Partieen das Richtige gesehen) "Wer darf sich da wundern, dass jener unbekannte Byzan-"tiner die richtige Sachlage verkannt hat? ††) Diese veränderte "Nomenklatur der Octavengattungen, sagt er ferner p. 411, "ist dem mittelalterlichen Orient und Occident gemeinsam, ist "aber sicherlich nicht vom Occidente nach dem Oriente,

<sup>\*)</sup> Wenn die bekannten nicht ausreichen, weiss man sich gleich zu helfen, man fabricirt nämlich unbekannte. Solche unmotivirte Hypothesen und Voraussetzungen sind ganz verführerisch, und können zum Wissen nichts beitragen.

<sup>\*\*)</sup> Wodurch? Durch die Harmonika des Bryennius gewiss durchaus nicht, und noch weniger durch die Melodien der griech. Kirche lässt sich so etwas beweisen.

<sup>\*\*\*)</sup> Es ist nicht wahr, dass die Byzantiner dies verkannten; vgl die oben p. 35, 45 und 47 aus Bryennius citirten Stellen.

<sup>†)</sup> Dunklen, wie des Tages Auge.

<sup>††)</sup> Wenn Meibom und Wallis diess nicht zu begreifen vermöchten, so beweist es, dass die byzantinischen Musiker in dieser Beziehung mehr verstanden, keineswegs aber dürfte man daraus schliessen, die Byzantiner hätten es minder verstanden, weil Meibom und Wallis es nicht vermochten; Es würde beiden genügen, wenn sie die p. 35 und 47 oben citirten Stellen von Bryennius gelesen hätten, und viel Scharfsinnigkeit brauchte man gewiss nicht, um bei solchen Kleinigkeiten in's Klare zu kommen. Diese Frage würde Bryennius ganz anderes aufstellen. Die Antwort würde gewiss lauten: Wir sind missverstanden; errare humanum.

"sondern umgekehrt von dem Oriente nach dem Occidente "übertragen worden. Sie findet sich schon bei Huchbald "und Notker Labeo, und der Byzantiner, welcher sie aufge-"bracht hat, muss desshalb vor der Mitte des neunten Jahr-"hunderts gelebt haben."

Dass eine solche Theorie im Oriente weder existirte, noch von dort nach dem Occidente gekommen ist, beweisen die bis hier citirten Stellen hinreichend, so wie auch dass die Transpositionsscalen der byzantinischen mittelalterlichen Musiker nicht unbekannt waren\*); demzufolge sich also diese Hypothesen und Voraussetzungen Westphals als unbegründet und aus der Luft gegriffen erweisen. Demjenigen, der die Kenntniss dieser Transpositionsscalen den Byzantinern in Abrede stellen wollte, scheint Bryennius — wenn wir die Wahrheit ungenirt aussprechen dürften — antworten zu wollen ἀνέγνως ἀλλ' οὐκ ἔγνως.

Von Bryennius und Hagiopolites, so wie aus den oben erwähnten musikalischen Abhandlungen erfahren wir, dass die byzantinischen Musiker und Kirchenmeloden für den theoretischen Theil der Musik die altgriechischen harmonischen Schriften zu ihrem Unterricht benützten. So bespricht der Hagiopolites in fol. 21 die Intervallverhältnisse der Quarte und Quinte in voller Uebereinstimmung mit den übrigen auctores musicae antiquae in folgender Weise \*\*): Ἰστέον οὖν, ώς μὲν λόγος ἀρχαῖος θύραθεν, ὁ παρ' Ελλησι θρυλλούμενος Πυθαγόρας παρά τινι χαλκείω πολιτικώ καθεζόμενος, καὶ διαφόρων ἤχων ἐξ αὐτοῦ ἀκούων, καὶ ταῦτα μιᾶς τλης οὔσης τῆς χαλκευομένης, καὶ τοῦ αὐτοῦ καὶ ἐνὸς σκεύους τοῦ χαλκεύοντος, καὶ τοῦ αὐτοῦ ἄκμωνος, ἐν ψ̄-

<sup>\*)</sup> Es werden weiter auch Stellen aus den CM. gelegentlich angegeben, welche die Kenntniss der Transpositionsscalen auch bei den gwiech. Kirchenmeloden hinreichend beweisen S. unten p. 74.

<sup>\*\*)</sup> Das Dekapentachordon, welches der Hagiopolites Μουσική nennt, haben wir bereits oben p. 32 mitgetheilt. Das Wort Μουσικη mit dieser Bedeutung kommt auch in cod. gr. Monac. Nr. 101, fol. 284 vor, wie auch bei Bryennius. In den Wörterbüchern findet sich diese Bedeutung nicht, selbst im thesaurus linguae graecae nicht.

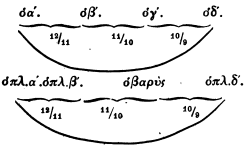
περ ήλαύνοντο τα χαληευόμενα, σκοπον έθετο την των αποτελουμένων ήχων διαφοράν, όθεν γίνεται, καταλαβείν καὶ δὴ πολλά σκοπήσας καὶ ἐρευνήσας, τέλος πρός τὰς σφαίρας\*) ενέσκηψεν, ας και σταθμώσας, και εύρων την μεν βαρυτέραν, την δε κουφοτέραν, έγνω έντευθεν προίεσθαι το τών ήχων διάφορον..... Καὶ αὐτὸς παρορμηθείς κατεσκεύασεν ἀπὸ χορδών τεσσάρων καὶ μόνον δρχανον, δ κέκληκε μουσικήν έἶτα άνεβίβασεν αὐτὸ εἰς έπτὰ χορδάς. Καθώς ὁ πυθαγορικός Φιλόλαος, εν τινι πονήματι αὐτοῦ, πρός τινα γυναϊκα πυθαγορείαν ἐκτιθέμενος, χράφει περί της άρμονικής φιλοσοφίας ουτω φάσκων Αρμονίας μέγεθος συλλαβά καὶ διοξεῖα το δὲ διοξείας μείζον τας συλλαβας έποχδόφ..... Η τοίνυν τρίτη χορδή και παραμέση λεγρμένη, πρός την πρώτην και ύπάτην ονομαζομένην, τον επίτριτον έχει λόγον, ον και συλλαβήν αποκαλουσι..... Η' μέν τοι μέση πρός την τρίτην χορδήν τοῦ ὀργάνου τον ἐπόγδοον κέκτηται λόγον.... Η μέση χορδή πρός την πρώτην και υπάτην τον ημιόλιον έπιφέρεται λόγον, όν καὶ διοξείαν ωνόμασε κατά τοὺς λόγους τῆς ἀρμονίας. In fol. 14 gibt er die drei Figuren des Diatessarron der drei Geschlechter die vier des Diapente, und die sieben Diapasons-Gattungen mit Bezug auf den canon harmonicus: Των συμφώνων διαστημάτων όκτω όντων, άφ' ών τριών έλαχίστων, το μέν διά τεσσάρων διαιρείται, είς σχήματα τρία, τὸ δὲ διὰ πέντε είς σχήματα τέσσαρα, τό δὲ διάπασων εἰς έπτά. Των δὲ τοῦ διάπισσάρων σχημάτων πρώτον μέν, οὖ το πυκνον ἐπὶ το βαρύ, ἀπο ὑπάτης μέσων έπὶ μέσην δεύτερον δε, ου αι διέσεις έφ εκάτερα τοῦ διατόνου, από παρυπάτης μέσων έπι τρίτην συνημμένων [τρίτον δὲ,] οὖ το πυκνον ἐπὶ το οἔτο, τούτου δὲ ἢ πρῶτον τὸ ήμιτόνιον, ή τέλος, ή μέσον. [Τῶν δὲ διὰ πέντε σχημάτων πρώτον μέν έστιν, ού πρώτος ο τόνος έπι το όξυ, από ύπάτης μέσων έπὶ παραμέσην]. δεύτερον δὲ, οὖ δεύτερος ο΄ τόνος έπι το όξυ, απο παρυπάτης μέσων έπι τρίτην διεζευγμένων τρίτον δε, ου τρίτος ο τόνος επι το όξυ, απο λιχανοῦ (τρίτον) ἐναρμονίου ή χρωματικοῦ ή διατόνου ἐπὶ

<sup>\*)</sup> Statt σφύρας. Vergl. Vincent p. 268.

παρανήτην διεζευγμένων εναρμόνιον ή χρωματικήν ήδιάτονον τέταρτον δε, ου τέταρτος ο τόνος επί το όξυ, από μέσης έπὶ νήτην διεζευγμένων. Τῶν δὲ τοῦ διὰ πασῶν σχημάτων, δεύτερον έστιν\*), ου δεύτερος ο τόνος έπι το όξυ, από υπάτης υπατών έπι παραμέσην τρίτον δε, ού ο τόνος τρίτος έπὶ τὸ όξυ, ἀπὸ παρυπάτης ὑπατῶν ἐπὶ τρίτην διεζευγμένων τέταρτον, οδ τέταρτος ο τόνος επί το όξυ, άπο λιχανού υπάτης έναρμονίου [ή χρωματικού ή διατόνου] έπὶ παρανήτην διεζευγμένων έναρμόνιον ή χρωματικήν ή διάτονου πέμπτον, οδ πέμπτος ο τόνος έπὶ τὸ όξυ, από υπάτης μέσων έπὶ νήτην διεζευγμένων εκτον δε, ού εκτος ο τόνος επίτο όξυ, άπο [παρ] υπάτης μέσων επί τρίτηνιύπερβολαίων εβδομον, οὐ εβδομος ο τόνος επί τὸ ο Εύ, άπο λιχανού μέσων έναρμονίου ή χρωματικού ή διατόνου έπὶ παρανήτην ύπερβολαίων [έναρμόνιον η χρωματικήν η διάτονον] σηδοον δε, ού σηδοος ο τόνος επί το δΕύ, από μέσης ἐπὶ νήτην ύπερβολαίων.

In fol. 7 gibt derselbe Hagiopolites die acht Tonarten, oder, wie sie Westphal nennt, die Transpositionsscalen, deren Kenntniss er bei den Byzantinern in Abrede stellen will, in folgender Weise:

δώριος, φρύγιος, λύδιος, μιξολύδιος, υπομιξολύδιος und dabei unmittelbar zwei schemata



Die erste Diapasonsgattung ist hier absichtlich ausgelassen, weil sie dieselbe mit der achten ist. Dieselbe Lesart hatte auch der von Bellermann herausgegebene anonymus de musica p. 76.

Gleich unmittelbar zur Beseitigung jedes Missverständnisses wird folgende Erklärung gegeben: Εἰπόντες ὅσα δή καὶ ἐξῆν περὶ τόνων διδασκαλίας, ήδη μεταβήναι δέον καὶ έπὶ την τῶν ήχων, ἵνα μη ἀτελης ὁ λόγος ἀπολειφθή, ἐν ή φήσομεν τά τε ονόματα αὐτῶν, καὶ τὰς σημασίας καὶ ετερά τινα. Τα μεν ούν ονόματα αύτων προεγράφη, τά τε κύρια καὶ τὰ τὴν τάξιν δηλοῦντα· τοῦτο δὲ δεὶ νοεῖν έπὶ τῶν ήχων, ὅτι οὐ ποσότητα φωνῶν ὀνομάζομεν, ἀξύτητα γάρ καὶ βαρύτητα, καὶ τελειότητα καὶ λαμπρότητα φωνών είωθαμεν λέγειν απαντα της ποιας δε φθογγης είσι σημαντικά, οὐ τῆς πόσης, άλλὰ ποίας, ἵνα εἴπωμεν μᾶλλον ούχὶ [πόσης] · ωστε ούχὶ πρός ἀρίθμησιν ήμῖν τῆς τῶν ήχων σημασίας είσαγουσιν, άλλ' ή ποιά τοῦ μέλους φθογγή ἐκ τούτων παρίσταται. Διά τε τοῦτο οὐδὲ τὸ δώριον μέλος την προτίμησιν έν τοις ήχοις έδέξατο ουδέ το ύποδώρισν, ώς πρῶτον ον τῶν λοιπῶν ήχων : όμοίως δὲ καὶ το φρύγιον μέλος την δευτέραν τάξιν έσχεν έν τοις ήχοις. άλλά το φρύγιον και λύδιον ωσαύτως του υπολυδίου ου προετιμήθη καὶ έχει αὐτούς ως την τάξιν προέχοντας έξ άπλων ονομάτων και μή άπο συνθέτων γνωρίζεσθαι οιόν τί φημι, τον πρώτον ήχον από δωρίου μέλους και μή από ύποδωρίου, και τον δεύτερον από φρυγίου και μή από ύποφρυγίου, και τον τρίτον όμοίως από λυδίου και μή άπο ύπολυδίου, ωσπερ δὲ [καὶ] ο τέταρτος ούκ ἐπὸ τοῦ δωρίου μέλους χαρακτηρίζεται άλλ' έν τη εύτονία των φθόγγων το ύποδώριον, έν τη ήδύτητι το ύποφρύγιον, έν δε τη χαυνότητι το υπολύδιον, α τούς πρώτους φθόγγους της μουσικής διαρρήδην είσαγουσι. Τούτου χάριν άπενεμήθη τῷ πρώτῳ ή ὑποδώριος (80. άρμονία) καὶ ἐν τοὶς έτέροις, καθώς άναγέγραπται έν τοις άνωθεν σχήμασι ούτοι γάρ είσι τῶν μουσικῶν φθόγγων ἐπισημότατοι, καθώς ἴσασιν οί τὰ τῶν μουσικῶν χορδῶν ἀπηχήματα είδότες καὶ διακρίνοντες εντέχνως άλλα ταῦτα μεν ύπεγράφη προς δήλωσιν τῆς τῶν ἢχων σημασίας.

Westphal und manche andere erblicken auch in den Nomenklaturen, πρῶτος, δεύτερος, u. s. w. eine Aenderung\*)

<sup>\*)</sup> cf. unten p. 48.

der Tonarten. Der Hagiopolites und alle übrigen Abhandlungen dagegen geben übereinstimmend die nöthige Erklärung darüber, dass diese Namen nicht die eigentlichen Namen der Tonarten seien, sondern nur die Stufen\*) d. h. die dynamische Lage jeder Tonart zeigen; die eigentliche Namen aber der Tonarten seien der ersten die dorische, der zweiten die phrygische, der dritten die lydische, der vierten die mixolydische oder milesische Tonart, u. s. w. auch mit den Plagalen. Die Kirchenmusiker zählen ihre Tonarten von der Tiefe nach der Höhe. Die zweite Tonart liegt um einen Intervall höher von der ersten die dritte um einen Ditonus und die vierte um eine Quarte, und derselbe Abstand gilt auch für die Plagalen \*\*). Wenn aber Bryennius die Tonarten von der Höhe nach der Tiefe zählt, so ist diess nicht als eine Nichtübereinstimmung zu betrachten; denn er gibt auch die nöthige Erklärung dazu, die wir oben aufgenommen haben, so dass die Uebereinstimmung über Octavengattungen und Transpositionsscalen zwischen Bryennius und den Kirchenmeloden einerseits und den auctores musicae antiquae anderseits eine vollständige ist. Nicht nur zur Zeit des Bryennius, sondern auch in der späteren Zeit blieben die Tonarten bei den Byzahtinern unverändert. Dafür bietet uns Villoteau (p. 822) den Beweis, welcher das Enechema der ersten

<sup>\*)</sup> Hagiop. fol. 1. 'Ιστέον δὲ ὅτι τὸ πρῶτος, δεύτερος, τρίτος τέταρτος ο[ὕκ εἰσι]ν ὀνόματα τῶν ἤχων κύρια, ἀλλὰ διὰ τὸ κατὰ τάξιν καὶ οἷον ἐν βαθμοῖς κεῖσθαι τούτους · ὁ πρῶτος λέγεται οὕτως, ὡς πρῶτος κείμενος, ὁ δὲ δεύτερος, ὡς μετὰ τὸν πρῶτον καὶ [οἱ λοιποὶ ὁ]μοίως..... Auch der Cod. gr. Oxon. Nr. 38. Ἐρωτ. Πῶς ὀνομάζονται οἱ ἢχοι; 'Αποκρ. α΄. β΄., γ΄., δ΄. καὶ ἔξῆς · ταῦτα δὲ οὕκ εἰσι κυρίως ὀνόματα τῶν ὀκτὰ ἤχων · τὸ γὰρ εἰπεῖν α΄., β΄., γ΄., δ΄., βαθμοί εἰσι καὶ οὐχὶ ὀνόματα, ἤγουν ὁ α΄. δώριος, ὁβ΄. φρύγιος, ὁ γ΄. λύδιος, ὁ δ΄. μιξολύδιος · ὁ πλ. α΄. ὑποφύριος, ὁ πλ. β΄. ὑποφύγιος, ὁ βαρὺς ὑπολύδιος, ὁ πλ. δ΄. ὑπομιξολύδιος. Vgl. auch Villoteau p. 815. Achnlich CM. gr. Clark Nr. 13 fol. 3.

<sup>\*\*)</sup> Vgl. auch Villoteau p. 816.

Tonart (tonus dorius) mit den Ton e gibt, und deren Plagal mit dem Ton a. Auch bis heut zu Tage finden wir die Tonarten in der griechischen Kirchenmusik grösstentheils unverändert\*), und wenn bei manchen Melodien eine andere Scala zum Vorschein kommt, als die, welche die angegebene  $\mu \alpha \rho \tau \nu \rho i \alpha$  (Schluss) der Tonart zeigt, so ist dies keine Veränderung der Tonart, sondern die Ursache liegt in den Transpositionsscalen \*\*).

Aus den oben angegebenen Schematen des Hagiopolites sowie von den übrigen musikalischen Abhandlungen erfahren wir, dass in der griech. Kirchenmusik ein ὑπερμιξολύδιος sich nicht findet, sondern ein ὑπομιξολύδιος Diess hat Vincent (p. 77) zu den Glauben veranlasst, es hätten die Plagal-Tonarten in der christlichen Zeit die Lagen der κύριοι angenommen und umgekehrt; zu deren Widerlegung das oben aus Bryennius und dem Hagiopolites Mitgetheilte genügen dürfte. Man hat angenommen, dass die Plagal-Tonarten der

<sup>\*)</sup> Vergl. in W. Christ's et Paranikas anthol. carm. christ. für die hypodorische (πλ.α΄.) das "Χαίροις ἀσκητικῶν p. CXXXIV für die mixolydische (τέταρτος κατὰ διάζευξιν) das "Ηθελον δάκρυσιν p. CXXXIII. und das 'Ως γενναῖον ἐν μάρτυσιν p. CXXXVII. für die lydische (τρίτος) das Μεγάλη τῶν μαρτύρων p. CXXXIII. für die phrygische (δεύτερος) Οἶκος τοῦ 'Εφραθῶ p. CXXXIII. für die hypolydische (βαρύς) das Οὐκ ἔτι κολυόμεθα p. CXXXV.

der Tonarten. In welcher Octaven-Gattung aber das Lied gesungen wird, diess zeigen die Zeichen der Semantik; denn in der Lage z. B. der dorischen Tonart wird jede andere der sieben Octavengattungen gesungen. Diess gilt nur für das ältere Notirungssystem; in dem heutigen aber ist diess unberücksichtigt geblieben, wie auch viele andere Sachen. Durch die Aufgebung des älteren Notirungssystems hat die griech. Kirchenmusik die grösste Verletzung erlitten, denn das heutige System ist für wissenschaftliche Untersuchungen fast von keinem Werth. Als Transpositionsscalenzeichen wenden die heutigen griech. Sänger die φθοραί an.

griechischen Kirchenmeloden denjenigen Tonarten sprechen, welche die Alten mit der Präposition ὑπὸ oder mit τόπος φωνής υπατοειδής bezeichneten. Aus der Semantik aber erfahren wir den wahren Thatbestand, dass die Plagal-Tonarten nämlich nur den Diapasonsgattungen nach denjenigen Tonarten entsprechen, welche man mit ὑπο bezeichnete, keineswegs aber auch der dynamischen Lage nach; denn für die dynamischen Lagen der Tonarten, so wie auch für den τόπος φωνής υπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής und ύπερβολοειδής wendet die Semantik eigene Zeichen an. welche eigentlich Δυνάμεις genannt werden und den fünfzehen Seiten des Dekapentachordon entsprechen. Κύριος und Πλάγιος ist nichts anderes als die διαφορά κατά διάζευξιν καὶ συναφήν (nach dem getrennten und verbundenen System) zu verstehen. Der πλάγιος πρώτος nämlich, welcher der Diapasonsgattung nach der hypodorius ist, liegt nicht um eine Quarte tiefer als der πρῶτος, sondern in derselben dynamischen Lage des πρώτος κύριος (dorius); der Unterschied besteht in der διαφορά κατά σύστημα, d. h. unter πρώτος κύριος versteht man die dorische Tonart in ihrer eigenen dynamischen Lage nach dem getrennten System (σύστημα κατά διάζευξιν), bei welcher das tonische Intervall als tonus diazeucticus zwischen beiden Tetrachorden liegt, unter πλάγιος πρώτος dieselbe dorische in ihrer dynamischen Lage nach dem verbundenen System (σύστημα κατά συναφήν), bei welcher das tonische Intervall (τόνος ἐπόγδοος, λόγος ἰδιάζων) ausserhalb als Proslambanomenus liegt. Demnach ist es im ersten Falle eine Dur, im zweiten eine Moll-Tonart.

So wird also jede der vier Haupttonarten, dorius, phrygius, lydius, mixolydius\*) in ihre eigenen dynamischen Lage

<sup>\*)</sup> Ueber die Erfindung der όπτω ήχοι gibt der cod. gr. Oxon. Baroc. N. 48 folgende Erklärung: Εύρέθησαν οἱ ήχοι ἐκ τῶν σειρινίων μελῶν καὶ ἡριθμήθησαν ἔως τοῦ τετάρτου, καὶ ἐκ τοῦτων οἱ ἔτεροι. Τέσσαρες γὰρ ὄντες τῆ τέχνη μεταλικοὶ ὅ,τε δωριος καὶ λύδιος καὶ φρύγιος καὶ μιξολύδιος ἐπω-

nach dem getrennten und verbundenen System angewendet und dazu bedient sich die Semantik eigener Zeichen nämlich der Transpositionsscalen-Zeichen. Diess ist die Ursache, dass man sagt, es gebe auch eine hypomixolydische. Unter mixolydische versteht man die siebente Diapasonsgattung in ihrer eigenen dynamischen Lage nach dem getrennten und verbundenen System, bei welcher im ersten Falle das tonische Intervall als tonus diazeucticus liegt, weshalb sie der Diapasonsgattung nach, mit der dorischen κατα διάζευξιν ein und dieselbe ist nämlich die hyperdorische; im zweiten Falle liegt das tonische Intervall ausserhalb als Nete, demnach sie die eigentliche mixolydische ist. Unter hypomixolydischer wird dieselbe mixolydisch in ihrer dynamischen Lage nach dem verbundenen

νομα..... τὰ ἀναγκαῖα αὐτῶν ἐκ τῆς αὐτῶν ἐπιστήμης καὶ [άνὰ] μίαν κατασκευάσαντες σωλήνην, ό μέν χουσούν και πήλινον, διά τοῦ πυρός συνίσταται καὶ ὁ μὲν ἀργυροῦν καὶ ξύλινον, ὁ δὲ χαλκούν και μολύβδινον, και ό έτερος κασσιτέρινον και σιδηρούν, στήσαντες αύτὰ κατὰ τοῦ ἀνέμου έξηλθεν έκ τοῦ χρυσοῦ ὁ πρώτος, καί έκ του πηλίνου ο πλάγιος αύτου, διά τουτο καί δώριος ώνομάσθη και ύποδώριος δ αύτου πλάγιος · δ δεύτερος έκ του άργυρου, και ό τουτου πλάγιος έκ του ξυλίνου, και διά τούτο ωνομάσθη λύδιος και δ αύτου πλάγιος υπολύδιος και ό τρίτος έκ του χαλκου, και ό πλάγιος αυτου έκ του μολυβδινου, και διά τοῦτο ώνομάσθη φούγιος και ο πλάγιος αὐτοῦ ύποφούγιος καὶ ὁ τέταρτος έκτοῦ κασσιτερινοῦ, καὶ ὁ πλάγιος αύτου έκ του σιδηρού, και διά τουτο ωνομάσθη μιξολύδιος και δ αύτου πλάγιος υπομιξολύδιος der cod. gr. Oxon. N. 38 gibt die richtige Erklärung über die Namen der Tonarten in Uebereinstimmung mit den auctores musicae antiquae vergl. auch Villoteau p. 811. Es ist jedoch in diesem Fragment merkwürdig, was über die Materie der Instrumenten angegeben wird. Auch bei Suidas unter άρμονία wird erzählt: Ἐπὶ οὖν τών ποιητικών (80. άρμονίας) δεῖ καὶ ποιᾶς ΰλης ήγουν οὐσίας: άλλως γάο χαλκός ήχει, και άλλως σίδηρος, και άλλως μόλυβδος καὶ ξύλον, δί ο καὶ τὰ οψόβαφα εἰώθασιν ἐκ διαφόρου κατασκευάζειν ύλης, ίνα τη διαφορά των απηχήσεων την άρμονίαν ἀποτελέσωσι. cf. auch Bellermann Anon. de mus. p. 28.

System verstanden, bei welcher das tonische Intervall ausserhalb nicht als Nete, sondern als Proslambanomene liegt, in welchem Falle sie der Diapasonsgattung nach ganz gleich mit der hypodorischen ist, nämlich die hyperdorische κατά συναφήν, nach dem verbundenen System. Auf diese Weise müssen die acht nxoi der griech. Kirchenmeloden und Musiker verstanden werden; vier nämlich κατά συναφήν oder Molltonarten und vier κατά διάζευξιν oder Durtonarten. so dass die Diapasonsgattungen nur sieben sind, welche sich auf vier - eigentlich drei - Haupttonarten zurückführen lassen. Dadurch machen uns die Kirchenmeloden und Melopoioi bei Bryennius mit der ächt altgriechischen Theorie der Musik und Melopöie bekannt, welche uns bei Plato (Rep. III 400 Α: ὅτι μὲν γάρ τρί' ἄττα ἐστὶν εἴδη (ε. ρυθμῶν), ἐξ ων αι βάσεις πλέκονται, ώσπερ έν τοις φθόχγοις τέτταρα, όθεν αι πάσαι άρμονίαι τεθεαμένος αν ειποιμι ) und Aristoteles begegnet. Beide Schriftsteller machen von den mit ύπο von den Späteren bezeichneten Tonarten - ausgenommen die pseudoaristotelischen Problemata - keine Erwähnung\*) Es gibt eigentlich drei Tonarten, die dorische phrygische, und lydische nach den drei Figuren der Quarte, bei welchen das Hemitonium als ήχούμενος, μέσος und έπόμενος sich findet. Die vierte aber, die mixolydische, wurde

<sup>\*)</sup> Nach diesen vier Haupttonarten theilten sich nach Plato's Berichten (Leg. III. 700 A-E) die Gesänge der älteren Griechen in vier Hauptgattungen: Διηφημένη γὰφ δὴ τότε ἦνημῖν ἡ μουσική κατὰ εἴδη τε ἐαυτῆς ἄττα καὶ σχήματα, καὶ τι ἦν εἴδος φδῆς εὐχαὶ πφὸς τοὺς θεοὺς, ὄνομα δὲ ὑμνοι ἐκαλοῦντο· καὶ τοὑτφ δὴ τὸ ἐναντίον ἦν φδῆς ἔτεφον εἰδος, θρήνους δέ τις ἄν αὐτοὺς μάλιστα ἐκάλεσε· καὶ παίωνες ἕτεφον, καὶ ἄλλο Διονύσου γένεσις, οἶμαι, διθύφαμβος λεγόμενος· νόμους τε αὐτὸ τοῦτο τοῦνομα ἐκάλουν, φδὴν ως τινα ἐτέφαν . . . . κεφαννύντες δὲ θρήνους τε ῧμνοις καὶ παίωνας διθυφάμβοις. Noch deutlicher in Lach. 188, D. ᾿Ατεχνῶς δωριστὶ, ἀλλ᾽ οὐκ ἰαστί, οἴομαι δὲ οὐδὲ φρυγιστὶ οὐδὲ λυδίστὶ, ἀλλ᾽ ἡπεφ μόνη Ἑλληνική ἐστιν άρμονία, wo das ἰαστὶ statt μιξολυδιστὶ steht.

gewiss als eine besondere Octaven-Gattung betrachtet, weil bei dieser das tonische Intervall weder als diazeucticus, noch als Proslamabanomenes liegt, sondern als Nete: denn was ihre Tetrachorden-Eintheilung anbetrifft, so ist sie, wie oben bemerkt p. 43, mit der der dorischen und hypodorischen Tonart gleich. In einer der oben besprochenen musikalischen Abhandlungen wird der ήχος τέταρτος statt μιξολύδιος, μιλήσιος und sein plagius υπομιλήσιος genannt. Villoteau, der in seiner Handschrift dieselbe Lesart hatte (vergl. p. 812) betrachtete es als einen Fehler, und wie gewöhnlich, griff er zur Correctur. Diess hat aber nichts Auffallendes; denn dass es eine milesische Tonart gab, die mit der ionischen gleich gewesen, erfahren wir aus Athenäus\*). Bellermann Vincent, Westphal und alle Uebrigen, die sich mit der altgriechischen musikalischen Theorie beschäftigt haben, betrachten die iastische Tonart der Octavengattung nach als gleich bedeutend mit der hypophygischen, eine Behauptung, die ganz unrichtig ist. Untersuchen wir nun die Sache näher. so wird es sich vielleicht zeigen, dass die 'griech. Kirchenmusik auch darin ihr Verdienst hat. Athenaus berichtet nach Heraklides von Pontus, die phrygische und lydische Tonart \*\*) sollten nicht einmal Harmonien genannt werden, dass mit diesen auch die hypophrygische und hypolydische mitbegriffen sind, versteht sich von selbst, da sie der Eintheilung der Tetrachorde nach, worin der wesentliche Unterschied zwischen den Tonarten liegt, ganz gleich mit der phrygischen und lydischen Tonart sind, und der Unterschied, wie oben bemerkt, in der συναφή und διάζευξις liegt, was zur Aenderung des 1905 fast nichts beitragen kann. Den

<sup>\*)</sup> Athen. XIV. 625 b. Έξης ἐπισκεψώ μεθα τὸ τῷν Μιλησίων ήθος, ὅ διαφαίνουσιν οἱ Ἰωνες.... διόπες οὐδὲ τὸ τῆς Ἰαστὶ γένος άρμονίας οὐτ' ἀνθηρὸν οὖτε ἱλαρόν ἐστι, ἀλλὰ αὐστηρὸν καὶ σκληρὸν, ὄγκον δὲ ἔχον οὐκ ἀγεννῆ.

<sup>\*\*)</sup> Athen. XIV. 624 c. Η φακλείδης δεό ποντικός εντρίτω περί μουσικῆς ούδ άρμονίαν φησί δείν καλείσθαι την Φρύγιον, καθάπερ ούδε την Λύδιον.

Beweis hiefür liefert nach unserer oben ausgesprochenen Bemerkung Plato und Aristoteles, welche die mit ὑπο bezeichneten Tonarten gar nicht erwähnen. Wir wären sonst anzunehmen genöthigt, dass auch die hypolydische Tonart ein und dieselbe mit einer der zwei übrigen echtgriechischen Tonarten der Tonfolge nach sei. Derselbe Athenäus berichtet. dass es nur drei Harmonien gibt\*), da es auch nur drei griechische Stämme gegeben habe, die mit einander zwar verwandt, deren Sitten aber und Charakter in Folge klimatischer Verhältnisse verschieden wären \*\*). Dass auch zwischen diesen drei griech. Harmonien eine Verwandtschaft stattfinden musste, versteht sich von selbst; doch darf diess nur in den Tetrachorden gesucht werden. Was wenigstens die dorische und äolische, später hypodorische hinsichtlich der Verwandschaft und ähnliche Eintheilung der Tetrachorde anbetrifft, so ist diess einem jeden klar\*\*\*). Der Unterschied besteht nämlich nur in der συναφή und διάζευξις. Eine ähnliche Verwandtschaft und Verschiedenheit erwarten wir gewiss auch in der ionischen Tonart, und diese Bedingungen lassen sich, wie auch oben gelegentlich bemerkt, (p. 43) in der mixolydischen aufweisen. Fragen wir, wo das tonische Intervall bei der mixolydischen liegt, so wird man schwerlich in Abrede stellen können, dass es anderswo, als in der Nete liege, was auch Ptolemäus bestätigt†). Daraus ersehen wir, dass zwischen diesen drei griech. Harmonien eine Ver-

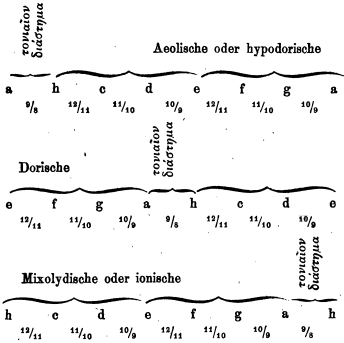
<sup>\*)</sup> Athen. XIV. 624 c. Α΄ ομονίας γὰς εἶναι τρεῖς τρία γὰς και γενέσθαι Ἑλλήνων γένη, Δωριεῖς, Αἰολεῖς, Ἰωνας. Derselbe XIV. 625 e. Τρεῖς οὖν αὖται, καθάπες ἐξάρχῆς εἔπομεν εἶναι ἀρμονίας, ὅσα καὶ τὰ ἔθνη τὴν δὲ Φρυγιστὶ καὶ τὴν Λυδιστὶ παρὰ τῶν βαρβάρων οὖσας γνωσθῆναι τοῖς Ελλησιν ἀπὸ τῶν σὺν Πέλοπι κατελθόντων εἰς τὴν Πελοπόννησον Φρυγῶν καὶ Λυδῶν.

<sup>\*\*)</sup> Athen. XIV. 625 b. Τὰ δὲ τῶν Ἰώνων ἦθη τρυφερώτερα καὶ πολύ παραλλάττον τὸ τῆς άρμονίας ἦθος. Selbst Athenaus kennt den Unterschied zwischen ionischer und hypophrygischer Tonart an.

<sup>\*\*\*)</sup> Vergl. oben p. 43.

<sup>†)</sup> cf. Claud. Ptolem. Harm. lib. III cap. III. p. 54.

wandtschaft in der gleichen Eintheilung der Tetrachorde, eine Verschiedenheit aber nach der Stellung besteht, welche das tonische Intervall bei einer jeden einnimmt, in der äolischen als Proslambanomenus, in der dorischen als Diazeucticus, in der mixolydischen als Nete.



Aristides Quintilianus sagt wirklich, dass es zwei υποφρύγιοι gibt, von denen der eine υποιάστιος genannt wird, bemerkt aber zugleich, es gebe auch zwei μιξολύδιοι von denen der eine υπεριάστιος genannt werde\*). Derselbe be-

<sup>\*)</sup> Arist. Quintil. p. 23. Υποφούγιοι δύο δ μέν βαρύς, ὅς κα ὶ ὑποϊάστιος καλεῖται... μιξολύδιοι δύο, ὁ μὲν βαρὺς, ὅς νῦν ὑπερδώριος, ὁ δὲ ὀξὺς, ὅς νῦν ὑπεριάστιος. Im Gegentheil macht Bellermann's Anonymus de musica (p. 35) einen Unterschied zwischen ἰάστιος undὑποφρύγιος: Οἱ δὲ ὑδραῦλαι μόνοις τούτοις τοῖς τρόποις κέχρηνται, οἵπερ εἰσἰνεξ: Υπερ-

richtet darüber auch Erkledes p. 19; bei beiden aber ist der Widerspruch klar genug\*). Bryennius dagegen macht bei Besprechung der aristoxenischen dreizehn Tonarten (2, 3. p. 477 und 8, 1. p. 398) gar keine Bemerkung, dass die iastische dieselbe wie die hypophrygische sei, sondern betrachtet sie als eigene Tonart und wahrscheinlich mit Recht. Athenäus gibt an, dass die iastische Tonart in der Tragödie angewendet wurde\*\*). Diese Eigenschaft schreibt Plutarch der mixolydischen zu \*\*\*). Dieselbe Eigenschaft aber sprechen zwei Stellen bei den aristotelischen Problemata der hypophrygischen ab †), sie

- \*) Diess lässt sich erklären aus der dynamischen und thetischen Lage der Tonarten, nämlich die mixolydische Octavengattung in der dynamischen Lage der hypophrygischen, welche dann dem Ethos nach als άνειμένη und χαλαρά eine συμποτική und μαλακή ist.
- \*\*) Athen. XIV. 625, b. Δε ο και τη τραγωδία προσφιλής ή άφμονία.
- \*\*\*) Plutarch XIII. Καὶ ἡ μιξολύδιος δὲ παθητική τίς ἐστι τραγωδίαις άρμόζουσα. Derselbe weiter: Καὶ περὶ τοῦ λυδίου καὶ περὶ τῆς ἰάδος οὐκ ἡγνόει (sc. Πλάτων) ἡπίστατο γὰρ ὅτι ἡ τραγωδία ταύτη τῆ μελοποιέα κέχρηται.
- †) Arist Probl. 19, 30 und Probl. 19, 48: Διὰ τί οἱ ἐν τραγφδία χοροὶ οὐθ' ὑποδωριστὶ οὐθ' ὑποφρυγιστὶ ἄδουσιν; ἢ ὅτι μέλος ἢκλητα ἔχουσιν αὖται αἱ άρμονίαι, οὖ δεὶ μάλιστα
  τῷ χορῷ ἢθος δὲ ἔχει ἡ μὲν ὑποφρυγιστὶ πρακτικόν, δὶ ὅ καὶ
  εν τε τῷ Γηριώνη ἡ ἔξοδος καὶ ἡ ἐξόπλισις ἐν ταὐτη πεποίηται,
  ἡ δὲ ὑπο δωριστὶ μεγαλοπρεπὲς καὶ στάσιμον, δὶ ὅ καὶ κιθαρωδικυτάπη ἐστι τῶν άρμονιῶν · ταῦτα ἐσ ἄμφω χορῷ μὲν ἀνάρ μοστα,
  τοῖς ἄἐ ἀπὸ σκηνῆς οἰκειότερα..... δὶ ὅ καὶ άρμόζει αὐτῷ

λύδιον, ύπεριάστιον, λύδιον, φρύγιον, ὑπολύδιον, ὑποφούγιον. Οἱ δὲ κιθαρφδοὶ τέτρασι τούτοις ἀρμόζονται Υ΄περιαστίφ, Λυδίφ, Υ΄πολυδίφ Ἰαστίφ οἱ δὲ αὐληταὶ ἐπτά Υ΄περιαστίφ, Υ΄περιαστίφ, Ανδίφ, Φρυγίφ, Ἰαστίφ, Υ΄ποφουγίφ. Pollux libr. 4, cap. 10: Καὶ ἀρμονία μὲν αὐλητική Λωριστί, Φρυγιστὶ, Λύδιος καὶ Ἰωνική καὶ σύντονος Λυδιστί, ἡν Ἰνθιππος ἐξεῦρε, auch hier steht Ἰωνική statt μιξολύδιος, dasselbe auch bei Plato's Lach. 188, D.

wurde nämlich in den Chorliedern nicht angewendet, weil sie eine ένθουσιαστική und βακχική ist. Diese Stellen widersprechen den Ansichten Westphals. Er aber weiss sich gleich zu helfen und schlägt die Aenderung des ὑποφρυγιστί in Φρυγιστί vor, eine Aenderung, welcher man als einer unbegründeten, da alle Handschriften darin übereinstimmen und damit auch nichts gewonnen ist, nicht folgen kann. macht wirklich einen Unterschied zwischen der mixolydischen als θρηνώδη, und der iastischen als μαλακή und συμποτική, wo gewiss unter ιαστί als einen γαλαρά die ύπομιξολυδιστί zu verstehen ist. Diess will aber nicht sagen, dass sie auch der Natur und Tonfolge nach verschieden waren; denn die Wirkung der Harmonien hängt nicht nur aus der Natur und Tonfolge derselben ab, sondern hauptsächlich aus dem τόπος φωνής υπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής. Wenn irgend eine der sieben Octaven-Gattungen in der dynamischen Lage der mixolydischen angewendet und gesungen wird, so ist ihr ηθος ein θρηνώδες, wenn aber tiefer eine χαλαρά und άνειμένη und eben darum συμποτική, μαλακή und μεθυστική. Diess beweist selbst der Gebrauch der Mehrzahl bei Plato und Aristoteles\*), welche nicht nur die mixolydische, sondern

<sup>(</sup>sc. τῷ χορῷ) τὸ γοερὸν καὶ ἡσύχιον ἦθος καὶ μέλος . . . . ταῦτα δ' ἔχουσιν αἱ ἄλλαι ἀρμονίαι, ἤκιστα δε αὐτῶν ἡ ἐποφρυγιστί ἐνθουσιαστικὴ γὰρ καὶ βακχική. Dieselbe Eigenschaft schreibt der echte Aristoteles im IX. Buche p. 1340 b, 6 seiner Republ, auch der φρυγιστί: Ἐνθουσιαστικοὺς δὲ ἡ φρυγιστί derselbe daselbst p. 1342b 1. Εχει γὰρ τὴν αὐτὴν δύναμιν ἡ φρυγιστὶ τῶν ἀρμονικῶν, ἤν περ αὐλὸς ἐν τοῖς ὀργάνοις · ἄμφω γὰρ ὀργιαστικὰ καὶ παθητικά · πᾶσα γὰρ βακχεία καὶ πᾶσα ἡ τοιαύτη κίνησις μάλιστα τῶν ὀργάνων ἐστὶν ἐν τοῖς αὐλοῖς · τῶν δὲ ἀρμονιῶν ἐν τοῖς φρυγιστὶ μέλεσι λαμβάνει ταῦτα τὸ πρέπον, οἰον ὁ διθύραμβος ὁμολογουμενως εἶναι δοκεῖ φρύγιον.

<sup>\*)</sup> Arist. Rep. p. 1340a, 40: Εὐθυς γὰς ἡ τῶν άςμονιῶν διέστηκε, φύσις ώστε ἀχούοντας ἄλλως διατίθεσθαι καὶ μὴ τὸν αυτὸν ἔχειν τιςόποι πρὸς ἐκάστην αὐτῶν, άλλὰ πιςὸς μὲν ἐνίας όδυςτικωτέςως καὶ συνεστηκότως μᾶλλον, οἶον πιςὸς τὴν μιξολυδιστὶ καλουμένην, πιςὸς δὲ τὰς μαλακωτέςως τὴν διάνοιαν,

auch andere (Plat. Rep. III. 398, Ε: Μιξολυδιστί καὶ συντονολυδιστί καὶ τοιαῦταί τινες), als θρηνώδεις und μαλακαί (Plat. Rep. III. 398, Ε: Ἰαστί, η δ' ος, καὶ λυδιστί, αἴτινες χαλαραὶ καλοῦνται) angeben. Aristophanes bezeichnet die ionische Tonart als eine erotische und weiche\*), dagegen Aschylus als eine θρηνώδης\*\*), was bei der hypophrygischen nicht der Fall ist; denn abgesehen von den Stellen, die wir oben aus Aristoteles Problemata 19, 48 citirten, und welche die hypophrygische als eine ένθουσιαστική und βακχική άρμονία bezeichnen, ist doch die hypophrygische ihrer dynamischen Lage nach, weil sie dem τόπος υπατοειδής gehört, eine ἀνειμένη und χαλαρά, und eben darum nach Plato und Aristoteles eine μεθυστική, συμποτική und μαλακή, keineswegs aber eine θρηνφίδης. Als solche nämlich werden nur die σύντονοι und όξεῖαι von den bedeutendsten Männern und Auctoritäten des Alterthums betrachtet. Die Ueberlieferung der griech. Kirchenmusiker ist eine vollständig richtige und die Emendation Westphals eine unbegründete und entbehrliche. Den schlagendsten Beweis aber, dass die iastische Tonart der Octavengattung nach dieselbe mit der mixolydischen \*\*\*) und nicht mit der hypophrygischen ist, liefert uns einerseits Alypius durch die Angabe der alten Noten der iastischen, hypoiastischen und hyperiastischen Tonart (p. 15-18.), welcher von der mixolydischen gar keine Er-

οίον πρός τας ανειμένας · μέσως δε και καθεστηκότως μάλιστα πρός ετέραν, οίον δοκεί ποιείν ή δωριστί μόνη των άρμονιων, ένθουσιαστικούς δε ή φρυγιστί.

<sup>\*)</sup> Aristoph. Eclesiaz. Vers. 882. Μοῦσαι δεῦς ἔτε ἐπὶ τοῦμὸν στόμα, Μελύδριον ευροῦσαί τι τῶν Ἰωνικῶν.

<sup>\*\*)</sup> Aeschyl. Hiketid. Chor. Vers. 69. Τως και έγω φιλόδυρτος Ίαονίοισι νόμοισι

Δάπτω τὰν ἀπαλὰν νειλοθηρῆ παρειάν.

<sup>\*\*\*)</sup> Plato in Lach. 188, D. nennt die mixolydische iastische: ἀτεχνῶς δωριστὶ, αλλ' ούκ ἰαστί, οἴομαι δὲ οὐδὲ φρυγιστὶ οὐδὲ
λυδιστί, wo unter δωριστί, φρυγιστί und λυδιστί auch die ὑποδωριστί, ὑποφρυγιστί und ὑπολυδιστί, wie auch unter ἰαστί
die ὑποϊαστί mitbegriffen sind.

Erwähnung macht \*); anderseits Claudius Ptolemaeus (Harm. lib. II cap. A p. 49) durch die Angabe der Eintheilung des Tetrachordes der iastischen Tonart. Auch von der Musik gilt hinsichtlich der Tonarten bei den Alten dasselbe, was Aristoteles in den ethischen Schriften über die Vortrefflichkeit ausspricht, dass nämlich in medio virtus. Sie theilen nun die Harmonien, in σύντονοι, μέσαι und άνειμέναι, χαλαραί; wesshalb Plato und Aristoteles die dorische als mehr zur Erziehung für die Jugend geeignete vorziehen \*\*), weil sie ihrer dynamischen Lage nach in der Mitte liegt. Was Plato und Aristoteles mit σύντονοι und άνειμέναι, χαλαραί ausdrücken, bezeichneten Andere mit der Präposition  $\upsilon \pi \dot{\epsilon} \rho$  und  $\upsilon \pi \dot{\sigma}$ , mit βαρείαι und όξειαι, worunter man die drei τόποι φωνής υπατοειδής, μεσοειδής νητοειδής verstand. Unrichtig aber ist es, wenn Westphal (Metr. der Griech. p. 283 und 286) behauptet, dass die äolische, später hypodorische und συντονολυδιστί eine gemeinsame Octave hätten; denn unter συντονολυδιστί ist nur die ύπερλύδιος verstanden, welche der Tetrachorden-Eintheilung nach dieselbe mit der lydischen und hypolydischen ist. Dasselbe gilt auch für die iaori χαλαρά, ανειμένη im Gegensatz zum σύντονος, sie ist nämlich die ὑποιάστιος, welche der Tetrachorden-Eintheilung

<sup>\*)</sup> Aehnlich Martianus Capella de nuptiis Philolog. lib. IX. de Modis: Tropi vero sunt XV. sed principales quinque, quibus bini tropi cohaerunt. Id est Lydius, cui cohaerent ὑπολύδιος et ὑπερλύδιος. Secundus lastius, cui sociatur ὑποϊάστιος et ὑπεριάστιος. Item Aeolius, cum ὑποσιολίω et ὑπεραιολίω. Quartus Phrygius, cum duobus ὑποφουγίω et ὑπερφουγίω. Quintus dorius, cum ὑποδωρίω et ὑπερδωρίω.

<sup>\*\*)</sup> Arist. Rep. 1342a, 28. Πρός δε παιδείαν, ώσπες εξηται, τοις ήθικοις των μελών χρηστέον και ταις άρμονίαις ταις τοι-αύταις τοιαύτη δ΄ ή δωριστί, . . . περί δε της δωριστί πάντες όμολογούσιν ώς στασιμωτάτης ούσης και μάλιστα ήθος έχούσης άνδρείον έτι δε έπει το μέσον των ύπερβολών έπαι-νούμεν και χρηναι διώκειν φαμέν, ή δε δωριστί ταύτην έχει την φύσιν πρός τας άλλας άρμονίας.

nach dieselbe mit der iastischen und hyperiastischen ist, und der Unterschied besteht hauptsächlich im τόπος φωνῆς υπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής worin Plato und Aristoteles auf den wesentlichen Unterschied hinsichtlich des ήθος jeder Tonart ein besonderes Gewicht legen\*). Dass auch in der späteren Zeit die συντονολυδιστί so verstanden wurde, erfahren wir aus Plutarch\*\*), welcher sie όξεῖα nennt im Gegensatz zu λύδιος βαρεῖα zwischen denen die λύδιος (μέση)

θοηνωδός εί και φιλοικτίρμων άγαν

<sup>\*)</sup> Ptolem. Harm. lib. II, cap. VII, p. 66. 'All' svena του κατά μίων φωνήν το αύτο μέλος, ποτέ μέν ἀπό των όξυτέρων τόπων άρχόμενον, ποτέ δε άπο των βαρυτέρων, τροπήν τινα του ηθους αποτελείν. Derselbe lib. III, cap VII, p. 137. αὐτὸν τρόπον καί κατά τας εν άρμονία μεταβολάς, τὸ αὐτὸ μέγεθος, έν μέν τοῖς όξυτέροις τόνοις, τρέπεται πρός τὸ όιεγερτικώτερον, έν δὲ τοῖς βαρυτέροις πρὸς τὸ κατασταλτικώτερον. ότι και το μέν όξύτερον έν τοις φθόγγοις συντακτικώτερον, το δε βαρύτερον χαλαστικώτερον. ώστε είκοτως κάνταυθα τους μέν μέσους τόνους καὶ περὶ τὸν δώριον παραβάλλεσθαι ταῖς μετρίαις και καθισταμέναις διαγωγαίς. τους δε όξυτέρους και κατά τον μιξολύδιον ταίς κεκινημέναις και δραστικωτέραις, τους δε βαρυτέρους και κατά τον υποδώριον ταις άνειμέναις zal νωθεστέραις. Achnlich Bryen. 3, 1. p. 467. Kal γάρ, ως εξρήται πρότερον, οι τόνοι ου κατά την διάφυρον γενών διαίρεσιν άλλήλων διενηνόχασι, άλλα κατά τον της φωνης τόπον όξύτε ρόν τε καὶ βαρύτερον. Dieser Theorie haben auch die Kirchenmeloden Rechnung getragen; Wenn in den Versen der Parakletike (cf. Christ's et Paranikas anthol. gr. carm. christ, p. CXXIII.) für den πλάγιος πρώτος (δώριος κατά συναφήν) gesagt wird,

άλλ' είς τὰ πολλά καὶ χορεύεις εὐρύθμως

so ist es ganz richtig; denn wenn er einer θρηνωδός und wenn einen χορευτικός d. h. συμποτικός ist, so ist es in den CM. Grp A und B genau angegeben durch besondere Zeichen der Semantik welche δυνάμεις heissen.

<sup>\*\*)</sup> Plutar. de mus. XIII, 15. Την γοῦν λύδιον άρμονίαν παραιτείται (sc. Πλάτων), ἐπειδη όξεῖα καὶ ἐπιτήδειος πρὸς θρῆνον.

liegt, deren Abstand von einander eine Quarte ist, so dass die συντονολυδιστί oder λύδιος όξεια um eine Octave höher von der λύδιος βαρεία liegt.

Wir haben oben die Erklärung gegeben, was man unter den acht ήχοι der Kirchenmusiker zu verstehen hat. Wie in der altgriechischen Melopöie, so werden auch in der griechischen Kirche die Tonarten nach dem verbundenen und getrennten System (συνημμένως und διεζευγμένως\*) auf die vier τόποι φωνῆς ύπατοειδής, μεσοειδής νητοειδής, und ὑπερβολοειδής angewendet\*\*).

Gleich nach der oben p. 53 angegebenen Erklärung des Hagiopolites über die acht ήχοι fährt er unmittelbar in folgender Weise fort: Τεσσάρων τοίνυν ὄντων τῶν κυρίων καὶ πρώτων, ἐξ αὐτῶν ἐπεισήχθησαν οἱ τέσσαρες πλάγιοι τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον καὶ ἐκ τῶν τεσσάρων πλαγίων οἱ τέσσαρες μέσοι ἐκ δὲτῶν μέσων πάλιν αἱ φθοραί, worauf die nöthige Erklärung folgt mit der Bemerkung am Ende des Capitels: ᾿Αλλὰ ταῦτα μὲν ἐξεθέμεθα πρὸς τὸ γνωρίσαι δέκα καὶ ἔξ ἤχους εἶναι τοῦ ἄσματος, ώς πολλάκις εἰρήκαμεν. Οἱ οὖν βαθύτερον νοήσαντες ἔφησαν καὶ κυρίους εἶναι ἀπὸ κυρίων, εἴπερ εἰσὶν οἱ αὐτοί ἐνίοτε δὲ καὶ κυρίους πλαγίους

<sup>\*)</sup> Hagiop. fol. 15. Συστηματικαί (εc. μεταβολαί) δε δπόταν έκ διαζεύξεως είς συναφήν η ξιμπαλιν μετέλθη το μέλος.

<sup>\*\*)</sup> Die vier τόποι φωνής bespricht der Hagiopolites in fol. 14:
Τόποι δὲ φωνῶν τέσσαρες · ὑπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής ὑπερβολοειδής. ΄Ενμὲν τῷ πρώτω τίθεται τετραχῶς διὰ πὲντε· Υ΄πολύδια δύο, Υ΄ποφρύγια δύο, Υ΄ποδώριον ἕν· ἐν δὲ τῷ δεντέρω Δώρια δύο, Φρύγιον ἕν· ἐν δὲ τῷ τρίτω Μιξολύδια δύο, ὑπερβολαίων [ὑπερμιξολύδιον ἕν] · ὑπερβολοειδής ἐστι πᾶς ὁ ἀπὸ τοῦ Υ΄περμιξολυδίου. ΄ Αρχεται δὲ ὁ μὲν ὑπατοειδής ἀπὸ ὑπάτης μέσων ὑποδωρίου, καὶ λήγει ἐπὶ μέσον δώριον · ὁ δὲ μεσοειδής ἄρχεται ἀπὸ ὑπάτης μὲν φρυγίου, λήγει δὲ ἐπὶ μέσον λύδιον · ὁ δὲ νητοειδής ἄρχεται μὲν ἀπὸ μέσης λυδίου λήγει δὲ ἐπὶ νήτην συνημμένων · ὁ δὲ μετὰ τοῦτον ὑπερβολοειδής.

γίγνεσθαι κατά τον του μέλους ρυθμόν\*), ὅπερ φανερόν ἐστι τοῖς ἀκριβῶς ἀνιχνεύουσι τον Άγιοπολίτην 'Επειδή εἰσιν ἀπο κυρίων κύριοι, καὶ ἀπο πλαγίων πλάγιοι, δέον εἰπεῖν ὅτι εἰσι καὶ μέσοι μέσων, καὶ φθοραὶ φθορῶν, καὶ πάλιν κύριοι ἄλλοι καὶ πλάγιοι [όμοίως] καὶ πάλιν κύριοι κυρίων, καὶ πλάγιοι πλάγίων, καὶ φθοραὶ φθορῶν, καὶ μέσοι μέσων, οἴτινες οὖκ εἰσιν ἀναγκαῖοι, ώς εὐρισκόμενοι ἐν τοῖς ὀργάνοις ἀδόμενοι\*\*).

In der dorischen Tonart z. B. κατά διάζευξιν

was auch für alle übrigen Tonarten κατά διάζευξιν gilt.
Derselbe Δώριος κατά συναφήν (ϋποδώριος, πλ. α΄.)

<sup>\*)</sup> Damit ist die Διαφορά κατά σύστημα verstanden oder die Transpositionsscalen, d. h. z. B. der ὑποδώριος in der dynamischen Lage des δώριος. Auch hier ein Beweis gegen die Behauptung Westphals, dass nämlich die Byzantiner der Transpositionsscalen kundig waren.

<sup>\*\*)</sup> Der Hagiopolites gibt in fol. 20 folgende Instrumente. Η [σαλπιγ]ξ, (wahrscheinlich σύριγξ. Hagiop. fol. 19. Σύριγγος εἴδη δύο το μεν γάρ ἐστι μονοκάλαμον, τὸ δὲ πολυκάλαμον), τραγωδία, παπίας, μεσότριτος, κιθαρωδία, λύρα, όξύτονον, κομωδία, κιθάρα, δώριος, φρύγιος, πλήνθιον, σάλπιγξ, αὐλός, ὑδρανλις, αἰόλιος, πτερόν, κιθάρα, σύριγξ, λύδιος, φωνή, ἰάστιος, πτερόν.

## Δώριος κατὰ συναφήν ((πλά.)

πλάγιος πλαγίου φθορά πρώτη εξω φθορά δευτέρα εξω πλάγιος πρώτος · φθορά πρώτη πλαγίου εσω · μέσος πλαγίου η εσω · κύριος πλαγίου

was auch für alle übrigen Tonarten κατά συναφήν gilt Κύριος πρῶτος (δώριος κατά διάζευξιν)

e f g a h c d e

1/2 1 1 1 1/2 1 1

Φθορὰ πρώτη κυρίου
f g a h c d e f
1 1 1 1/2 1 1 1/2

Μέσος κυρίου ἢ μέσος ἔσω\*)
g a h c d e f g
1 1 1/2 1 1 1/2 1

Φθορὰ δευτέρα κυρίου
a h c d e f g a
1 1/2 1 1 1/2 1 1

Κύριος κυρίου
h c d e f g a h
1/2 1 1 1/2 1 1

<sup>\*)</sup> Die Namen έσω und έξω sind nach Analogie des υφέν έσωθεν und υφέν έξωθεν gebildet; sie entsprechen aber nicht diesem. Dem Υ΄φέν έσωθεν und έξωθεν entsprechen eigentlich zwei Zeichen der Semantik der θεματισμός έσω und θεματισμός έξω.

Πλάγιος κυρίου ahcdefga-1 1/2 1 1 1/2 1 1 Φθορά πρώτη πλαγίου ή έξω hedefgah 1/1 1 1 1/2 1 1 1 Μίσος πλαγίου η μίσος κυρίου έξω cdefgahc 1 1 1/2 1 1 1 1/2 Φθορά δευτέρα πλαγίου defgahcd  $1 \frac{1}{2} 1 1 1 \frac{1}{2} 1$ ⊿ώριος κατά συναφήν (πλ. α΄.) ahedefga 1 1/2 1 1 1/2 1 1 Φθορά πρώτη δωρίου κατά συναφήν hodefgah 1/2 1 1 1/2 1 1 1 Μέσος ἔσω cdefgahc 1 1 1/2 1 1 1 1/2 Φθορά δευτέρα defgahed 1 1/2 1 1 1 1/2 1 Κύριος δωρίου κατά συναφήν e f g a h c d e 1/2 1 1 1 1/2 1 1 Πλάγιος δωρίου κατά συναφήν defgahcd 1 1/2 1 1 1 1/2 1 Φθορά πρώτη πλαγίου έξω efgahede 1/2 1 1 1 1/2 1 1 ΄ Μέσος πλαγίου ἢ ἕξω fgahedef 1 1 1 1/2 1 1 1/2

## Φθορὰ δευτέρα πλαγίου ἔξω g a h c d e f g 1 1 1/2 1

Auf diese Weise können auch die κύριοι, πλάγιοι, μίσοι und  $\phi \vartheta \circ \rho \alpha i$  aller übrigen Tonarten nach dem getrennten und verbundenen System leicht bestimmt werden. Wie jeder κύριος und πλάγιος seine φθοραί und μέσοι hat, so haben auch die φθοραί und μέσοι ihre κύριοι, πλάγιοι, φθοραί und μέσοι\*) Aus dieser Theorie der älteren griech. Kirchenmusik, welche die Gründer des neueren Systems vollständig ignorirten, kann sich jeder Musikkundige vorstellen, welche Stellung die griech. Kirchenmusik gegenüber der gleichzeitigen und heutigen abendländischen hinsichtlich der Tonarten und Transpositionsscalen einnimmt. Daraus kann ein Jeder leicht die Ueberzeugung gewinnen, dass die Behauptung der Geschichtsschreiber der abendländischen Musik, welche in dieser eine Armuth hinsichtlich der Tonarten finden, für die griech. Kirchenmusik keine Geltung hat. Durch diese Theorie lässt sich jetzt die scheinbare Aenderung der Tonarten leicht erklären, nicht aber, wie Westphal

<sup>\*)</sup> CM, gr. Grp. p. Oxon. Clark. Nr. 13 fol 3: "Eyovot de nal μέσους οι τέσσαρες κύριοι των ήχων, έτι δέ και παραμέσους . . . . . Εχουσι δε και οί τοιούτοι τριφώνους και τετραφώνους, ους καὶ . . . λέγομεν. Ἐξ αὐτῶν γὰρ καὶ νώοι γίγνονται καὶ πρωτόβαροι καὶ τετράφωνοι. Was hier das Wort νάος bedeutet, ist mir unbegreiflich. Gewiss steht im Gegensatz zu πρωτόβαροι; ob es ein Fehler ist, oder eine Verwandtschaft mit νήτη, νεάτη hat, ist nicht leicht zu bestimmen. In meiner Heimat gibt es eine Art von kleinen Flöten, welche die Kinder anwenden, und welche man mit Recht παιδικοί αὐλοί Sie heissen in der gewöhnlichen Sprache nennen kann. νάι welches gewiss eine Abkurzung von νάιον ist, im Mehrzahl aber váia. Wahrscheinlich ist die Lesart váot richtig und das vaïor ein griechisches Wort, denn beide haben die Bedeutung von  $\delta \xi \dot{v}_S$ , und wahrscheinlich verwandt mit  $N \dot{\eta} au \eta$ (sc.  $\chi o \varrho \delta \dot{\eta}$ ).

behauptet, durch die Annahme eines Unbekannten, der eben so viel existirte, wie er auch bekannt ist. Indem nun die oben erwähnten Stellen des Hageopolites eine Menge von Tonarten angeben, für den Gesang aber nur sechzehn\*) angewendet — eigentlich fünfzehn\*\*) — so macht derselbe Hagiopolites die Bemerkung, dass für die Melodien, welche dieses Buch enthielt, das wir als das älteste Gesangbuch der griech. Kirche betrachten, nur zehn Tonarten angewendet wurden\*\*\*). Diese zehn Tonarten sind die vier Haupttonarten, δώριος, φρύγιος, λύδιος, μιξολύδιος nach dem getrennten und verbundenen System in den drei τόποι φωνῆς, ὑπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής angewendet, nämlich dieselben die wir oben p. 26 aus dem cod. gr. Monac. Nr. 104 fol. 290 mitgetheilt haben. So finden wir also in den Melodien der griech. Kirche einerseits in denen des Hagiopolites die älteste

<sup>\*)</sup> Hagiop. fol. 2: καὶ ἀνεβιβάσθησαν εἰς ἤχους δέκα καὶ έξ, οὕτινες ψάλλονται εἰς τὸ ἀσμα, οἱ δὲ δέκα, ὡς προείπομεν, εἰς τὸν ᾿Αγιοπολίτην. Achnlich fol. 10: ᾿Αλλὰ ταῦτα μὲν ἐξεθέμεθα πρὸς τὸ γνωρίσαι δέκα ἔξ ἤχους εἶναι τοῦ ἄσματος, ὡς πολλάκις εἰρήκαμεν. Achnlich cod. gr. oxon. Nr. 38. fol. 28: Οὕτοι οὖν οἱ δέκα ἔξ ἦχοι ψάλλονται εἰς τὸ ἀσμα καὶ οὐχὶ εἰς τὸν ᾿Αγιοπολίτην.

<sup>\*\*)</sup> Hagiop. fol. 19: Οἱ δε ιέ. τρόποι διαφέρουσιν έκαστος έκάστου απέχοντες τῆ δια τεσσάρων συμφωνία.

griech. Theorie, anderseits auch diejenige der fünfzehn Tonarten, welche Aristides Quintilianus (p. 23) als die τῶν νεωτέρων bezeichnet. Dass die Kirchen-Meloden auch die Transpositions-Scalen anwendeten, haben wir oben besprochen. Statt der bei Ptolomäus vorkommenden Ausdrücke für die dynamische und thetische Lage der Tonarten, δυνάμει und Sέσει, wendeten die älteren Meloden der griech. Kirche für das δυνάμει den Ausdrück ἀπὸ παραλλαγῶν\*), für das Θέσει, das ἀπὸ μέλους \*\*) an; darüber gibt die oben erwähnte

<sup>\*)</sup> Das Wort παφαλλαγή wird in demselben Sinne auch bei Bryennius, (2, b. p. 414) angewendet. Δί ο και οι μαθηματκοί εύφον το μετφον έπι τοῦ κανόνος τῆς τῶν φθογγων παφαλλαγῆς.

<sup>\*\*)</sup> Die Gründer des neueren Notirungssystems verstehen beim Singen unter παραλλαγή die Solmisation, unter μέλος den Text. In wie weit sie aber unwissend waren, kann man sich leicht . einbilden. Von der älteren Semantik der griech. Kirche hatten sie nicht einmal den mindesten Begriff, ebensowenig auch von der Theorie. Diess beweist selbst der Umstand, dass sie bei Notirung der Melodien, welche wir in den gedruckten musikalischen Büchern finden, das ältere System nicht benützen konnten; sie haben sie notirt und so componirt, wie noch zu jener Zeit im Munde der practischen Sänger durch die Tradition erhalten waren. Ihr Verdienst besteht in der Bildung des neueren armseligen Notirungssystems, wodurch uns die Melodien, wie sie zu jener Zeit gesungen wurden, erhalten sind; denn hätten sie einen Begriff vom älteren System gehabt, so würden sie es gewiss nicht aufgegeben haben. Was diejenigen Melodien anbetrifft, von denen sie sagen, es seien von den älteren, des Kukuzeles und anderen, übertragen, so ist es nicht wahr; denn bei Vergleichung finden sie sich himmelweit verschieden. Es scheint, dass sie dazu den Villoteau benützten, welchen Chrysanthos nicht ignorirte, er erwähnt ihn in seinem Θεωρητικόν της έκκλησιαστικής μουσικής. In ihrer Verlegenheit hinsichtlich der Tonarten nahmen sie Zuflucht zu der Theorie der abendländischen Kirche, welche Chrysanthos, nicht verkennt. Eben darum aber sind sie in

musikalische Schrift des Lampadarius Manuel Chrysaphes die nöthige Erklärung. Auch in den CM der Gp. B wird darauf aufmerksam gemacht; so z. B. wird in cod. gr. oxon. coll. Jesu Nr. 33 fol. 4 bei einem καλοφωνικός είρμος του Κωρώνη die Bemerkung gemacht . . πρόσχες ώδε ἀπὸ μὲν παραλλαγών είναι βαρύν, άπο δε μέλους λέγετον" (μιξολύδιος κατά συναφήν, welcher aus der Solmisation vai λέγε so genannt wurde, wie auch der νενανώ, welcher die zweite Figur des chromatischen Geschlechtes ist und der μέσος πλαγίουδευτέρου) d. h. der μιξολύδιος (τέταρτος κατά συναφήν) in der dynamischen Lage des βαρύς (ύπολύδιος), sie ist nämlich eine Transpositionsscala, was Westphal, wie oben bemerkt, den Byzantinern in Abrede stellt. Der Abschreiber des genannten Cod. ist ein griechischer Mönch. Meletius, und zwar des siebzehnten Jahrhunderts, welcher diese Bemerkung macht. Wie wir aus der Semantik erfahren, (was auch Bryennius bestätigt 2. 3. p. 405 xai γάρ έν τῷ τόπω τυχόν τοῦ ὑποδωρίου τόνου ἢ τοῦ ὑπερμιξολυδίου ούμόνον εν είδος η διατόνου η χρωματικού η έναρμονίου γένους ἄδειν δυνάμεθα, τὰ δ'ἄλλά γε μή, άλλὰ πάνθ΄ όσα τε τοῦ διατονικοῦ είη αν είδη, καὶ όσα τοῦ χρωματικοῦ καὶ ἐναρμονίου) wurde jede der sieben Oktaven-Gattungen in der dynamischen Lage einer jeden der vier

mancher Beziehung in Verwirrung gerathen; so z. B. das αὐτόμελον κάθισμα, Τὸν τάφον σου σωτής war in der älteren Semantik in der dorischen Tonart componirt. In der römischen Kirchenmusik aber fanden sie den πςῶτος ήχος mit der phrygischen Octaven-Gattung, und in ihrer Verlegenheit haben sie es als dem chromatischen Geschlechte gehörend betrachtet, weil es in der phrygischen ganz anders klang als sie es vom Munde der praktischen Sänger hörten. Erst diese Reformatoren haben die hinsichtlich des Decapentachordon und der Tonarten falsche Theorie der abendländischen Kirche in der griech. Kirchenmusik eingeführt. Trotzdem aber sind nicht wenige Melodien in den echten griechischen Tonarten, Dank der mündlichen Tradition, auch in dem heutigen System erhalten, deren manche wir oben nannten, cf. p. 55.

Haupttonarten angewendet\*), so dass in jedem τόπος φωνῆς, υπατοειδής, μεσοειδής, νητοειδής von den griech. Kirchenmeloden nach beiden Systemen, getrennten und verbundenen, zweiunddreissig Tonarten, nämlich sechzehn Mollund sechzehn Dur-Tonarten, insgesammt auf die drei τόπος φωνῆς sechsundneunzig Tonarten sich angewendet finden. Während nun als Grundlage hinsichtlich des Abstandes der vier Haupttonarten angenommen wird, der Mixolydius liege um eine Quarte, der Lydius um einen Ditonus (grosse Terz), der Phrygius um einen Ton höher als der Dorius, finden wir anderseits in den CM. Grp. A und B, dass nicht immer derselbe Abstand gehalten wird, sondern dass der Phrygius, wie auch jede andere Haupttonart, um einen Halbton und

<sup>\*)</sup> Manuel Chrysaphes. cod. gr. Clark. Nr. 38. Ψάλλεται κατ' άρχας πρώτος ήχος, σου δέ ποιούντος έναλλαγήν είς δεύτερον  $\tilde{\eta}$  τρίτον  $\tilde{\eta}$  τέταρτον  $\tilde{\eta}$  καὶ καθεξ $\tilde{\eta}_S$ , οὐ λέγωτοῦτο ἔτι φθοράν, . έπειδή φωνάς τελείας έξάρχει από μέν γάρ του πρώτου, εί έξέλθης μίαν φωνήν, εύρήσεις δεύτερον κατά πάντα, εί δέ δύο τρίτον, είδε τρείς τέταρτον και καθ΄ έξης και τουτό έστιν από παραλλαγών ούτω. πώς ούν είκος αν είη τούτο φθοράν είπειν; εί μή, ότε ψάλλεται ό πρώτος ήχος κατά λόγον καί έστιν είς την ίδεαν αύτου, και σύ θελεις ποιήσαι την φύσιν αύτου είς δεύτερον η τέταρτον ήχον, τότε λέγεται φθορά το τοιούτον έπει, εί μηθέσης φθοράν, ού καταλαμβάνεται ότι έγένετο ἐναλλαγή τοῦ ἤχου · τοῦτο γὰρ κατ' ἀκρίβειαν ἦν τοῖς προ ήμων διδασκάλοις. ότε ουν μέλλει ό τεχνίτης ποιήσαι έναλλαγήν τοῦ ήχου, ήγουν τοῦ μέλους μετά φθορᾶς, τότε τίθησιν την φθοραν είς τον πρέποντα τόπον ώσπερ σύμβολόν τι προσημαϊνον την έναλλαγήν του ήχου και του μέλους και από τότε φθειρομένου του μέλους λεπτομερώς ποιεί ίδιον μέλος ή φθορά, μέχρις ότου εύρη την αναπαυσιν αυτης, ήγουν την κατάληξιν, και μετά ταῦτα πάλιν ἀνέρχεται τὸ μέλους τοῦ προψαλλομένου ήχου είς την ίδεαν και φύσιν αύτου, λυομένης της φθοράς καθώς προειφήκαμεν. Der Chrysaphes, welcher im fünfzehnten Jahrhundert lebte, verkannte die Transpositionsscalen nicht, wohl aber der Unbekannte Westphals, welcher im neunten Jahrhundert existiren soll.

zwar um eine δίεσιε χρωματική höher oder tiefer von seinen Grenztonarten, in jedem τόπος φωνῆς liegt. Der Ueberlieferung nach war jedes Tetrachordon der Doppeloctave der Kirchenmeloden in neun Intervalle getheilt, (cf. unten p. 78.)

|      | е |   |   | f |   | { | g |   | 8 |     |
|------|---|---|---|---|---|---|---|---|---|-----|
| βαρύ | 3 | 3 | 3 | 3 | 3 | 3 | 3 | 3 | 3 | όξύ |

36:35:34:33:32:31:30:29:28:27

Jede der sieben Diaposons-Gattungen konnte ihre thetische Lage auf jedem Neuntel haben, so dass die Kirchen-Meloden auf jeden τόπος φωνης siebzig Tonarten (Transpositionsscalen) anwenden konnten, insgesammt auf die drei τόποι φωνής zweihundert zehn Transpositionsscalen. den Abstand der Tonarten von einander um einen Halbton wendet die Semantik das Zeichen ημίφωνον für den Abstand um eine δίεσις χρωματική das Zeichen ήμίφθορον an. Selbstverständlich gilt dies nicht allein für das diatonische Geschlecht, sondern auch für die beiden Chroen des chromatischen Geschlechtes. Einen solchen Reichthum stellen die byzantinischen Kirchenmeloden hinsichtlich der Tonarten. gleichzeitigen Armuth der abendländischen Melopöie gegenüber, wenn wirklich das, was die Geschichtschreiber der abendländischen Kirchenmusik darüber sagen, wahr ist, wenn man an eine richtige Erklärung der Neumen der römischen Kirche nicht zweifeln dürfte, und wenn es sich damit nicht so verhält, wie mit den westphalischen Resultaten bei Besprechung und Erörterung der bryennischen Harmonika.

Hinsichtlich der Geschlechter\*) werden in der griechischen

<sup>.\*)</sup> Die drei Geschlechter bespricht der Hagiopolites in fol. 15:
Τῶν μελωδουμένων τρία ἐστί γένη ἀρμονία, χρῶμα, διάτονον ἀρμονία μεν οὖν ἐστιν ἐν ἥ τὸ πυκνὸν ἡμιτονιαίον αὕτη δὲ μονοειδὴς ὑπάρχει Χρωματος εἴδη τρία πρῶτον μέν καὶ ἐλάχιστον τὸ μαλακὸν καλούμενον, ἀτοῦτο δέ ἐστιν, ἐν ῷ τὸ

Kirchenmelopöie nur zwei bis heutzutage angewendet, das diatonische und chromatische. Von dem ersteren werden nur zwei Chroen angewendet, am meisten das διάτονον διτονιαίον, am seltensten das διάτονον όμαλόν, für welches die ältere Semantik ein eigenes Zeichen besitzt, όμαλόν genannt. Von dem letzteren beide Chroen, am meisten das χρώμα σύντονον seltener das χρώμα μαλακόν für welche sich die Semantik zweier Zeichen bedient, des Versetzungszeichens σείσμα und παρακλητική. Auch von dem enharmonischen Geschlechte finden sich Spuren in der älteren Semantik, obwohl nach Aristoxenus Berichten (§ 23) die meisten Melopoioi seiner Zeit es nicht anwendeten. Οι μεν γάρ τῆ νῦν κατεχούση μελοποιία συνήθεις μόνον όντες είκότως την δίτονον λιχανόν έξορίζουσι συντονωτέραις γάρ χρώνται οί πλείστοι τών νύν, τούτου δ'αϊτιον τό βούλεσθαι γλυκαίνειν ἀεί, σημείον δέ ὅτι τούτου στοχάζονται, μάλιστα μὲν γάρ και πλείστον χρόνον έν τῷ χρώματι διατρίβουσι, ὅταν δ' αφίκωνταί ποτε είς την αρμονίαν, έγγυς του χρώματος προσάγουσι συνεπισπωμένου τοῦ ήθους\*).

Bevor wir auf die Erörterung des chromatischen Geschlechtes eingehen, da auch das neuere System berührt wird, welches noch

πυχνον ήμιτονίου έστι χαὶ διέσεως έναρμονίου τοίτον τὸ σύντονον χαλούμενον, ἐν ῷ τὸ πυχνὸν ήμιτόνιον ἐστι Διατόνων δὲ εἰδη δύο. πρῶτον μὲν καὶ ἔλάχιστον τὸ μαλακὸν χαλούμενον, ἐν ῷ τὸ μὲν ὑπάτης καὶ παρυπάτης διάυτημα ήμιτονιαῖον τὸ δὲ παρυπάτης καὶ λιχανοῦ (ἐννέα δωδεκατημορίων ἀσύνθετον λαμβανομένων δεύτερον δὲ τὸ σύντονον καλούμενον), ἐν ῷ τὸ μὲν ὑπάτης καὶ παρυπάτης διάστημα ήμιτονιαῖόν ἔστι, τὸ δὲ παρυπάτης καὶ λιχανοῦ τονιαῖον Η΄ δὲ άρμονία ὡς φαμὲν μονοειδὴς ὑπάρχει Πυχνὸν δέ ἐστι τὸ ἐκ δύο διαστημάτων, έλαττόνων τοῦ καταλειπομένου διαστήματος εἰς τὴν διατεσσάρων συμφωνίαν Ἐν δὲ τοῖς εἰρημένοις γένεσι λιχανοὶ διατεσσάρως διχανοῖ δὲ ἐστιν ὁ σύμπας τόπος, ἐν ῷ κινεῖται τονιαῖος · ὁ δὲ τῆς παρυπάτης τόπος διέσεως ἐλαχίστης.

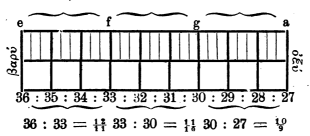
<sup>\*)</sup> Vergl. auch Photius p. 1051 edit. de Rouen, 1653.

heute bei der griech. Kirche in Anwendung ist, wir meinen das im Jahre 1818 neugebildete System, so wollen wir darüber manche Bemerkungen vorausschicken. Diese Bemerkungen betreffen eigentlich die durch Zahlen angegebene Intervalle, welche die Gründer dieses neuen Systems aufstellten, und worüber wir in ihren theoretischen Büchern keine Erklärung finden; wesshalb Manche Anstoss genommen haben, und, indem sie sich nicht zu helfen wussten, die Octave, Quinte, Quarte und Terz der griech. Kirchenmusik kleiner fanden. Diese neuen Reformatoren theilen nach ptolemäischer Theorie\*) die Quarte in drei ungleiche Intervalle, welche sie τόνος μείζων, ελάσσων, und έλάχμστος nennen. Dem έλάχιστος geben sie die Zahl 7, dem ἐλάσσων die Zahl 9, dem μείζων die Zahl 12, statt der bei manchen von den älteren Harmonikern und Aristoxenus zur Deutung der Intervalle vorkommenden Zahlen 6+12+12=30, bei welchen die Hypate des Tetrachordes zur Nete wie 40:30 = 4:3 verhält. Nach den Zahlen aber, die diese Reformatoren angeben, 7, 9, 12, beträgt die Quarte die Zahl 28, welche keinen ἐπίτριτος hat. Es liegt aber in dieser Zahl ein Fehler, und zwar ein absichtlicher; denn es muss 27 sein, die ihren epitritus 36 hat, so dass 36:27=40:30=4:3, und diese Zahlen kommen auch bei Ptolemäus (libr. I. cap. XVI. p. 46) vor. In einer handschriftlichen Abhandlung, die wir besitzen\*\*), und welche

<sup>\*)</sup> Den Ptolemaeus haben sie gewiss weder gelesen, noch wissen sie, ob seine Harmonica herausgegeben worden sind, desswegen erwarte man von solchen Leuten, deren mathematische Kenntniss nur auf die vier arithmetischen Functionen sich beschränkt, keine mathematische Pünktlichkeit; denn was sie in ihre sogenannten theoretischen Schriften aufgenommen haben, ist ihnen traditionell überliefert, worüber sie sich keine Rechenschaft geben können. Eben desshalb sind sie auch uneinig darüber, denn Jeder versucht es nach eigener Art und Weise zu erklären, und alles, was sie darüber sagen, ist Einbildung des einen und anderen, ganz aus der Luft gegriffen. Vergl. auch Christ Beitr. zur byzant. Kirchen-Liter. p. 46.

<sup>\*\*)</sup> Wir fanden sie unter den Papieren unseres Vaters; sie ist

fünfzehn Dekapentachorde mit einer kurzen Erklärung für ein jedes enthält, finden wir den richtigen Thatbestand. Die Tetrachorden nämlich aller Dekapentachorden sind in neun gleiche Theile getheilt, was die Differenz beider Zahlen (36-27=9) ist. Jedes Neuntel ist wiederum in drei Theilchen subdividirt, so dass  $9 \times 3 = 27$ .

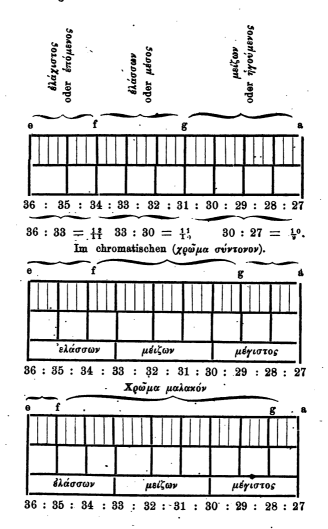


Nur das erste Neuntel des hemitonium im diatonischen Geschlechte ist in vier Theilchen subdividirt, und damit wollte man zeigen, dass das hemitonium kleiner ist; um es nämlich zu finden, muss derselbe Intervall der Quarte in 28 Theilchen getheilt werden, so dass die Hypate des Tetrachordes zur Parhypate wie 36:33 statt 36:33 sich verhält, nämlich kleiner um  $\frac{3}{756} = \frac{1}{252}$ . Im chromatischen Geschlechte ist nicht das erste Neuntel des hemitonium (τόνος ἐλάχιστος η επόμενος) in vier Theilchen getheilt, sondern das erste Neuntel des mittleren (τόνος μέσος η ελάσσων), so dass im chromatischen Geschlechte die Parhypate zur Lichanos wie  $\frac{33}{28}:\frac{30}{28}$  statt  $\frac{33}{27}:\frac{30}{27}$  sich verhält, nämlich kleiner um 3/6 Dagegen sind die Neuntel des τόνος μείζων oder ηγούμενος wie auch des tonischen Intervalles bei allen Dekapentachorden in drei gleiche Theilchen subdividirt; er beträgt nämlich immer die Zahl 12. Wenn sie aber dem τόνος έλαχιστος zwei Neuntel zuweisen, dem έλασσων drei und dem μείζων vier Neuntel, so wollten sie damit den Unterschied zwischen τόνος ἐλάχιστος, ἐλάσσων und μείζων

nicht von ihm geschrieben. Darin wird der Χουρμούζιος einer der Gründer des neuen Notirungssystems erwähnt.

kennzeichnen, wenn jeder von diesen in den drei Figuren des Tetrachordes, woraus die drei Haupttonarten Dorius, Phrygius, Lydius entstehen, seine Lage als ἡγούμενος, μέσος und ἐπόμενος hat\*). Eben dasselbe wollten auch manche

<sup>\*)</sup> In der erwähnten Abhandlung sind alle Tetrachorden der Dekapentachorden im diatonischen Geschlechte in folgender Weise getheilt.



der älteren Harmoniker mit den Zahlen 6, 12, 12 zeigen, denn diese Zahlen, wie auch diejenigen, welche diese Reformatoren anwenden, 6 oder 7, 9 und 12, können nicht den λόγος ἐπιενδέκατος  $^{12}/_{11}$ , ἐπιδέκατος  $^{11}/_{10}$ , ἐπιέννατος  $^{10}/_{9}$  und ἐπόγδοος % geben. Die Zahlen, welche diese intervallischen Verhältnisse geben, sind nach diesen Reformatoren 36:33=12/11,  $33:30=\frac{11}{10}$ ,  $30:27=\frac{10}{9}$ ,  $36:32=\frac{9}{8}$ , nach den älteren Harmonikern aber etwa  $40:37^{1/8}$ ,  $37^{1/8}:34^{1/8}$ ,  $34^{1/8}:31^{1/8}$ . Sonst würde man mit diesen Zahlen 6, 12, 12 und 6, 9, 12 falsche Klänge erhalten. Wie aber Kiesewetter, — der Verspotter des Credo der gläubigen Verehrer der altgriechischen musikalischen Theorie, - welcher in der griech. Kirchenmusik keine reine Quarte, Quinte und Octave fand, seinen Canon bei den Untersuchungen der altgriechischen und byzantinischen Musiktheorie getheilt hat, ist mir unbegreiflich. Sehr wahrscheinlich nach den Zahlen 6, 12, 12 und 6 oder 7, 9, 12, wozu das Studium des Canon harmonicus und vor allem der Harmonica des Claudius Ptolemaeus sehr zu empfehlen wäre. Diese Eintheilung des byzantinischen Dekapentachordon ist eine vollständig richtige nach dem ptolemäischen System, und somit sind die oben genannten Reformatoren und Gründer des neueren Systems der Tradition ganz treu geblieben, obgleich sie sich darüber nicht Rechenschaft geben können. Diese Eintheilung war gewiss in der Praxis der Melopoioi. Die Construction des byzantinischen Dekapentachordon ist also folgende:\*)

Nach dieser Eintheilung\*\*) kann man die Intervallverhältnisse aller Geschlechter und Chroen erhalten. Die Intervallverhältnisse des enharmonischen Geschlechtes von der Höhe nach der Tiefe sind nach Ptolemäus  $\frac{5}{4} \times \frac{24}{23} \times \frac{46}{45} = \frac{4}{3}$  welche die Zahlen 40:32, 24:23 = 46:45 geben. Die  $\chi \rho \circ \alpha$ 

<sup>\*)</sup> Siehe folgende Seite.

<sup>\*\*)</sup> Um den Canon harmonicus zu erhalten, versetze man die tonischen Intervalle nach dem verbundenen System, das eine ausserhalb als Proslambanomene, das andere in der Mitte als tonus diazeucticus, wo nach dem Proslambanomenus zwei ver-

| Δίς δια πασών 72: 18 = 4:2 | Aux.      | Δια πεντε 54:36 - 3:2 Δια πασών | : 36 : 33 : 30 : 27 : 2 | 10/9 12/11 11/10 10/9 9/8 | 35:34 32:31 29:28 26:25 | 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 6 1 | διεζευγμένων | τονιαί<br>διάστ | ῖον<br>ŋμα | Byzantinisches Dekapentachordon der dorischen Tonart κατά διάζευξιν. |
|----------------------------|-----------|---------------------------------|-------------------------|---------------------------|-------------------------|-----------------------------------------|--------------|-----------------|------------|----------------------------------------------------------------------|
|                            | Διπλάσιος | Διά πασῶν                       | : 27 : 24               |                           |                         | ₽-1<br>æ 1                              | ĺ            | ονια<br>διάστ   | ῖον<br>ημα | art κατά διάζ                                                        |
|                            | άσιος     | Δια πασών 36 : 18 . 2 :         | 4 : 22 : 20 :           | 18/11 11/10               |                         | 01                                      | ύπερβολαίων  |                 |            | eveiv.                                                               |

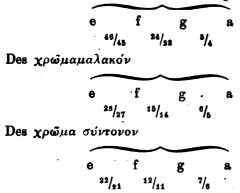
des χρώμα μαλακόν ist nach demselben vor der Höhe nach. der Tiefe  $\frac{6}{5} \times \frac{15}{14} \times \frac{25}{5} = \frac{4}{3}$ , welche die Zahlen 36:30, 30:28 28:27 geben. Die χρόα des χρώμα σύντονον, 7×13×23  $=\frac{4}{3}$ , welche die Zahlen 42:36, 36:33, 22:21 geben. Die χρόα des μαλακόν διάτονον  $\frac{8}{7} \times \frac{10}{9} \times \frac{21}{20} = \frac{4}{3}$  durch die Zahlen 24:21, 30:27, 21:20. Die des μαλακόν ἔντονον  $\frac{9}{8} \times \frac{9}{17} \times \frac{28}{17} = \frac{4}{3}$  durch die Zahlen 54:48 oder 27:24, 24:21, 28:27. Die des σύντονον διάτονον  $\frac{10}{9} \times \frac{9}{8} \times \frac{16}{15} = \frac{4}{3}$  durch die Zahlen 30:27 oder 60:54, 27:24 oder 54:48, 32:30 oder 64:60. Die des διάτονον όμαλον  $\frac{1}{2} \times \frac{1}{15} \times \frac{2}{15} = \frac{4}{3}$ durch die Zahlen 30:27, 33:30, 36:30 oder 60:54, 66:60, 66:72. Die  $\chi \rho \acute{o}a$  des διάτονον διτονιαίον  $\frac{9}{9} \times \frac{9}{9} \times \frac{3}{2} \frac{56}{43} = \frac{4}{3}$ , durch die Zahlen 72:64, 27:24, bei welcher Eintheilung das übrige Intervall das des hemitonium ist. Die oben gegebene Eintheilung beweist hinreichend, dass die Byzantiner alle drei Geschlechter, das enkarmonische, chromatische und diatonische mit ihren Chroen anwenden konnten. Was das chromatische und diatonische anbetrifft, so kann kein Zweifel obwalten, weil sie noch heut zu Tage angewendet werden. Hinsichtlich des enharmonischen bedient sich die ältere Semantik wie auch die neuere, zwei Versetzungszeichen, die δίεσις und υφεσις, welche in allen CM. Grp. A und B selten vorkommen. Wie im diatonischen Geschlechte alle drei Figuren der Tetrachorden angewendet wurden, so kamen bei den älteren Meledien der griech. Kirche, wie wir aus der älteren Semantik erfahren, auch alle drei Figuren\*) des

bundene Tetrachorden, dann der tonus diazeucticus und wiederum zwei verbundene Tetrachorden folgen, nämlich 72:64 u. s. w.

<sup>\*)</sup> Aristox. p. 108 ed. Marquard. Τούτου δὲ οὔτως άφοςισμένου τοῦ διὰ τεσσαρων ὅτι τρία εἴδη, δεικτέον. πρῶτον μὲν οὖν οὖ τὸ πυκνὸν ἐπὶ τὸ βαρύ, δεύτερον δ' οὖ δίεσις ἐφ' ἐκάτερα τοῦ διτόνου κεῖται, τρίτον δὲ οὖ τὸ πυκνὸν ἐπὶ τὸ ὀξὺ τοῦ διτόνου. Auch der Hagiop. fol. 14: Πρῶτον μὲν οὖ τὸ πυκνὸν ἐπὶ τὸ βαρύ, ἀπὸ ὑπάτης μέσων ἐπὶ μέσην δεύτερον δὲ οὖ αὶ διέσεις ἐφ' ἐκάτερα τοῦ διατόνου. Vergl. auch Bellermann Anonymus de musica p. 73.

enharmonischen und chromatischen Geschlechtes in Anwendung, die erste nämlich wo das gedrängte System nach der Tiefe liegt.

Erste Figur des enharmonischen Geschlechtes.



Die zweite Figur, wo ein Halbton oder eine δίεσις (sc. χρωματική καὶ ἐναρμόνιος) auf jeder Seite der kleinen und grossen Terz liegt.

Zweite Figur des enharmonischen.

<sup>\*)</sup> Diese Figur wird auch ήχος νενανώ nach der Solmisation, im älteren System genannt. Sie wird noch heute angewendet. Man hat angenommen, dieser ήχος sei erst nach dem vierzehnten Jahrhundert in Gebrauch gekommen, — wie auch der λέγετος, welcher der μιξολύδιος κατὰ διάζευξιν ist nämlich der ὑπερδώριος — er kommt aber in allen CM. grp. A und B am häufigsten vor, und beide sind eben so alt wie die übrigen.

Des χρώμα σύντονον\*).

Die dritte wo das gedrängte System nach der Höhe der grossen und kleinen Terz liegt

| · •                    |                             | f                             | g a   |
|------------------------|-----------------------------|-------------------------------|-------|
| 'Αρμονία               | 5/4                         | 46/45                         | 24/28 |
| Χρῶμα μαλακόν          | <sup>6</sup> / <sub>5</sub> | <sup>28</sup> / <sub>27</sub> | 15/14 |
| <b>Χ</b> ρῶμα σύντονον | 6/7                         | 12/11                         | 22/21 |

Jede der sieben Octaven-Gattungen wurde diatonisch, chromatisch, enharmonisch und gemischt\*\*) angewendet. Wie die diatonischen Tonarten, so haben auch die chromatischen und enharmonischen ihre  $\pi\lambda\dot{\alpha}\gamma\iota\sigma\upsilon$   $\mu\dot{\epsilon}\sigma\sigma\iota$ , und  $\varphi\varthetao\rho\alpha\dot{\iota}$ , woraus folgende Octaven entstehen.

<sup>\*)</sup> In dem heutigen System dieser drei Figuren des chromatischen Geschlechtes wird die erste und dritte selten angewendet, am häufigsten aber die zweite, welche von den Neueren als eine besondere (ήχος δεύτερος und πλάγιος δεύτερος) Tonart betrachtet wird. Von den chromatischen Chroen wird gewöhnlich das σύντονον, seltener das μαλακόν durch die φθοραί angewendet. Die Zeichen der φθοραί, welche die Heutigen anwenden, kommen auch in CM. Grp. A und B vor.

<sup>\*\*)</sup> So wird das eine Tetrachord dorisch, das andere phrygisch oder lydisch oder mixolydisch bei jeder Tonart angewendet. Dasselbe Tetrachord im Aufsteigen dorisch, im Absteigen phrygisch oder lydisch oder mixolydisch und umgekehrt. Das eine Tetrachord chromatisch, das andere diatonisch; dasselbe Tetrachordon im Aufsteigen diatonisch, im Absteigen chromatisch, und umgekehrt; mit anderen Worten der Kirchenmelodus besass hinsichtlich der Anwendung der Intervalle dieselbe Freiheit wie bei den modernen Componisten des Abendlandes.

Χρῶμα μαλακόν Χρῶμα μαλακόν Die zweite Figur in der dorischen Tonart nach dem getrennten System (δώριος κατα διάζευξιν Αρμονία πλάγιος κυρίου φθορά α΄. ἔξω ή πύριος πρώτος). μέσος ἔξω φθορα β΄. ἔξω κύριος φθορά α΄. ἔσω μέσος ἔσω φθορά β. ἔσω κύριος κυρίου 0 l الم

|                                                                                                | •                                                                           |             |          |                      |               |                  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|-------------|----------|----------------------|---------------|------------------|
| άμφι                                                                                           |                                                                             |             |          |                      |               |                  |
| gova                                                                                           | ,                                                                           | 10          | l œ      | ez ez<br>4,jco       | 145           |                  |
| atà                                                                                            | •                                                                           | P           | 100      |                      |               | ~~               |
| ¥ 501                                                                                          | •                                                                           | 10          | 144      | rojro                | - Olm         | A1 (             |
| (စီယ်                                                                                          | κοριος αγαλίσο                                                              | ld          | 10       | ক্ৰ                  | 92 P2         | 67 61            |
| em                                                                                             |                                                                             | विद्        | i e      | <b>97 93</b><br>4 €3 | 15            |                  |
| Sys                                                                                            | φρορά δευτέρα έσω                                                           |             | ,        | rc <del> 4</del>     | eo co         | 79               |
| enen                                                                                           | ကင္ခဲ့ ၁၀၀န္ ၂၀                                                             | 1 500       | 10       | 44<br>0 13           | 00 P-         | 61 61<br>61 61   |
| punq                                                                                           | woż prwyn koekę                                                             | الخب        | H        |                      |               | -                |
| ver                                                                                            | Zy soikozu                                                                  | ΙΦ          | l œ      | en loc               |               | estar ,          |
| den                                                                                            | alayies always ikw apolog sevetor ikw sevetor ikw apolog sevetor ikw saytos | ď           | 5.0      | <b>62/62</b>         | -12           | -                |
| nach                                                                                           | nedos iko                                                                   | G           | 44       | <b>≈4</b>            | ojus          | 149              |
| nart                                                                                           | πλά,<br>                                                                    |             | •        | 45<br>5              | 69 69<br>(10) | 61 64<br>        |
| 1 To                                                                                           | gdopa devripa ikw z.                                                        | q           | Ψ,       | 91 91<br>4.60        | 15            | 112              |
| sche                                                                                           | αοίγες πλαγίου                                                              | <b>. cs</b> | ပ        | <b>10</b> 1−4        | ക്ക           | 1-19             |
| dori                                                                                           | ·                                                                           | 800         | <b>.</b> | <b>6</b>             | OCIT-         | 60 <br>60 60     |
| der                                                                                            | •                                                                           | ₩.          | H        | বাক                  | 0460          |                  |
| ur in                                                                                          |                                                                             | 0           | ∀        | <u>ආ</u> (00         | <u>ආ</u> (ග   | <b>&amp;</b>  00 |
| Fig                                                                                            |                                                                             | •           | oder     | νία                  | κόν           | ,00              |
| weite                                                                                          |                                                                             |             | •        | Αρμονία              | ιαγα          | σύντονον         |
| be z                                                                                           | •                                                                           |             |          | · '                  | πα μ          | _                |
| Dieselbe zweite Figur in der dorischen Tonart nach dem verbundenen System (δώριος κατα συναφήν |                                                                             | •           |          |                      | Χρώμα         | Χρώμα            |
| -                                                                                              | •                                                                           |             |          |                      |               | ' 1              |

| Κύριος π          | က္ေတာင္        | s ŋ ˈ       | δώρ | 105            | κατ             | ὰ διά          | 2లు | ξιν.                     |    |                 |     |
|-------------------|----------------|-------------|-----|----------------|-----------------|----------------|-----|--------------------------|----|-----------------|-----|
| E                 | Είδος          | <b>ἤ</b> σχ | ŋμ  | αδ             | εύτερ           | ον.            |     |                          |    |                 |     |
| •                 | в              | f           | g   | 1              | a į             | h              | C   |                          | đ  |                 | 8   |
| 'Αρμονία          | 46<br>46       | 5           | 1   | 4              | 98              | 46             |     | 4                        |    | $\frac{24}{23}$ |     |
| Χρῶμα μαλακόν     | 28<br>27       |             | 1   | 4              | <u>9</u><br>8   | 28             |     | <u>6</u>                 |    | $\frac{15}{14}$ |     |
| Χρωμα σύντονον    | 2 2<br>2 1     | 76          | 1   | 1              | . 8             | 22<br>1        |     | 7                        |    | 1 <b>1</b>      |     |
|                   | ФЭ             | ορὰ         | προ | ύτη            | ഭ്രധ            | )              |     |                          |    |                 |     |
|                   | f              | g           | a   |                | h               | c              | đ   | `                        | 8  |                 | f   |
| *Αρμονία          | 5              | 24          |     | <u>9</u>       | 46<br>45        | <u>\$</u>      |     | 24<br>23                 |    | 46<br>45        | -   |
| Χρωμα μαλακόν     | 4<br>6<br>5    | 15<br>14    |     | 9              |                 | 6<br>5         |     | 15                       |    | 28<br>27        |     |
| Χρωμα σύντονον    | 76             | 12          |     | 98             | 2 2<br>2 1      | 7              |     | 12                       |    | 23              |     |
| •                 | _              | Μέσ         | for |                |                 | J              |     |                          |    |                 |     |
| ,                 | œ              | 8.          | h   |                |                 | d              | е   |                          | f  |                 | ~   |
| 'Αρμονία          | g<br>14        |             |     | 16             |                 | u<br>14<br>13  |     | 46                       | •  | 5               | g   |
| Χρῶμα μαλακόν     | 23<br>15<br>14 |             |     | 15<br>28<br>27 | 4 4 6 5         | 15<br>14       |     | 45<br>28<br>27           |    | 5<br>4<br>6     |     |
| Χρωμα σύντονον    | 14<br>12<br>11 |             |     | 27<br>12       | 5<br>7<br>6     |                |     | 27<br>28<br>21           |    | 동<br>7          |     |
|                   |                | ορα ί       |     | _              | -               |                |     | 21                       |    | 6               |     |
|                   | ΨΞ             | •           |     | •              |                 |                | _   |                          |    |                 |     |
|                   | 8              | h           | C   |                | d               | a              | f   | _                        | g  |                 | 8.  |
| 'Αρμονία          | <u>9</u>       |             |     | 4              | 24              |                |     | 4                        |    | 23<br>23        |     |
| Χρῶμα μαλακόν     | <b>9/</b> 8    | -           |     |                | 14              | 28<br>27       |     | 5                        |    | 14              |     |
| Χρωμα σύντονον    | <b>º</b> /8    |             |     | 7              | 12<br>11        | 2 2<br>2 1     |     | 7                        |    | 12              |     |
| •                 | 1              | τύριο       | )   | υρί            | ဝပ              |                | .,  |                          |    |                 |     |
|                   | h              | c           | d   |                | е               | $\mathbf{f}$   | g   |                          | a  |                 | h   |
| 'Αρμονία          | 45             | 54          | 1   | 2 4<br>2 3     | $\frac{46}{45}$ | <del>5</del> 4 |     | 24<br>23                 |    | 9/8             |     |
| Χρῶμα μαλακόν     | 28<br>27       |             | +   | 14             | 28<br>27        | <u>6</u>       |     | $\frac{15}{14}$          |    | 9/8             |     |
| Χρῶμα σύντονον    | 2 <u>2</u> 2 1 | 76          | -   | 1 2<br>1 1     | 2 2<br>2 1      | 76             |     | 1 <b>2</b><br>1 <b>1</b> |    | 9/8             |     |
| Der πλάγιος κ     |                |             |     |                |                 | _              |     |                          |    | rse             | lbe |
| mit φθορά δευτέρο |                |             | ie  | φЭс            | ορά ε           | πρώτ           | ŋ ë | ξω                       | di | ese             | lbe |
| mit dem κύριος κι | υρίου          |             |     |                | -               |                |     |                          |    |                 |     |

| B /T ! |     | × 2 |   |
|--------|-----|-----|---|
| LVIE   | dos | řξ  | ω |

|                                             |          | C | d            | l               | e               | f | g            | a        |     | h          | C |
|---------------------------------------------|----------|---|--------------|-----------------|-----------------|---|--------------|----------|-----|------------|---|
|                                             | 'Αρμονία |   | <del>5</del> | $\frac{24}{23}$ | $\frac{46}{45}$ |   | <del>5</del> | 24<br>23 | 9/8 | 46         |   |
| $\mathbf{X}$ ρ $\tilde{\mathbf{\omega}}$ μα | μαλακόν  |   | <u>5</u>     | $\frac{15}{14}$ | 28<br>27        |   | <u>6</u>     | 15<br>14 | 9/8 | 28<br>27   |   |
| $X$ ρ $\hat{\omega}$ μ $\alpha$             | σύντονον |   | 76           | 18              | 2 2<br>2 1      | , | <del>7</del> | 11       | 9/8 | 3 3<br>3 1 |   |

| 40    | •   | •     | ,        | " <b>~</b> |
|-------|-----|-------|----------|------------|
| OC CO | Λα  | δευτέ | $\alpha$ | FP(6)      |
|       | ρ ω |       | ~~       |            |

| •              | ď               | е        | f | g             | . 8.                     | h               | c        | d            |
|----------------|-----------------|----------|---|---------------|--------------------------|-----------------|----------|--------------|
| 'Αρμονία       | 24<br>23        | 45       |   | <u>5</u>      | 14<br>13                 | 9/ <sub>8</sub> | 46       | <del>5</del> |
| Χρώμα μαλακόν  | $\frac{15}{14}$ | 28<br>27 |   | <u>6</u><br>5 | 1 <u>5</u><br>1 <b>4</b> | 9/ <sub>8</sub> | 28<br>27 | <u>6</u>     |
| Χρῶμα σύντονον | 1 8<br>1 1      | 23<br>21 |   | <del>7</del>  | 11                       | 9/ <sub>8</sub> | 22<br>31 | 76           |

Nach derselben Weise kann man durch die Versetzung des tonischen Intervalls ausserhalb als Proslambanomene leicht auch die πλάγιοι μέσοι und φθοραί des dorius κατά συναφήν bestimmen. Es ist zu bemerken, dass diese Scalen aus zwei Octaven bestehen, wo die μέση des Dekapentachordon auch die Mese oder Anfangston jeder Scala zugleich ist. Es wurde noch eine andere chromatische Scala in dem älteren System angewendet, die sogenannte κατά διφωνίαν, welche noch heute besteht, sie ist nämlich die chromatische Scala des ήχος δεύτερος, nach dem heutigen Sänger

e f g a h c d e 
$$\frac{23}{11}$$
  $\frac{7}{6}$   $\frac{13}{11}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{23}{21}$   $\frac{7}{6}$   $\frac{13}{11}$ 

welche in der älteren Semantik durch die Versetzungs-Zeichen entstand. Darüber sind die heutigen praktischen griech. Sänger uneinig, aber gewiss nur aus Unkenntniss, weil die Versetzungs-Zeichen wie auch die Transpositionsscalen-Zeichen der älteren Semantik in der heutigen Semantik gänzlich fehlen; desshalb haben sie auch keinen Begriff von den Scalen κατά τριφωνίαν und τετραφωνίαν. Dass die obigen Scalen des chromatischen und enharmonischen Geschlechtes echt altgriechisch sind und nichts Auffallendes an sich haben, wird jedem leicht begreiflich, der sie von dem Standpunkte der Melopöie, und nicht von dem der Harmonik betrachtet. Dass auch bei den alten Griechen solche Oktaven in Anwendung kamen, erfahren wir aus Aristides Quintilianus\*) den wir durch die

Arist. Quint. p. 51: Γίνονται δὲ καὶ ἄλλαι τετραχόρδων διαιρέσεις, αις καὶ οἱ πάνυ παλαιότατοι πρὸς τὰς άρμονίας κέχρηνται ἐνίστε μὲν οὖν αὖται τέλειον ὀκτάχορδον ἐπλήρουν ἐσθ' ὅτε δὲ καὶ μεῖζον ἔξατόνου σύστημα, πολλάκις δὲ καὶ ἔλαττον, οὐδὲ γὰρ πάντας παρελάμβανον ἀεὶ τοὺς φθόγγους την δὲ αἰτίαν ὕστερον λέξομεν' τὸ μὲν οὖν λύδιον διάστημα συνετί-

musikalische Theorie der griech. Kirchenmeloden jetzt besser zu verstehen im Stande sind. Die bei den Harmonikern vorkommenden Wörter σπονδειασμός, ἔκλυσις, ἐκβολή, das nur bei Aristides Quintilianus vorkommende Wort φθόροι\*) und deren Zeichen ohne weitere Erklärung sprechen dafür. Ueber eine von manchen erwähnte Tonart sind wir noch nicht im Klaren. Plutarch nämlich erwähnt in seiner Schrift de musica bei Besprechung des enharmonischen Geschlechtes ein σπονδείον μέλος\*\*): Τεθέασι γαρ τούτων πρώτον τον σπονδείον, ἐν ῷ οὐδεμία τῶν διαιρέσεων το ϊδιον ἐμφαίνει. Dass auch dieses σπονδείος als eine Tonart sieben Intervalle haben sollte, wie alle übrigen Tonarten, versteht sich von selbst. Schon der gute Kenner der altgriech. Musik, Bellermann hat sich die Mühe gegeben es zu erklären. In anonymi

θησαν ἐκ διέσεως, καὶ τόνου, καὶ τόνου, καὶ διέσεως, καὶ διέσεως καὶ τόνου, (διτόνου?) καὶ διέσεως καὶ τοῦτο μὲν ἢν τέλειον σύστημα τὸ δε δωρίον, ἐκ τόνου, καὶ διέσεως, καὶ διέσεως καὶ διτόνου, καὶ τόνου, καὶ διέσεως, καὶ τόνου (διτάνου?) ἢν δὲ καὶ τοῦτο τόνω τὸ διὰ πασῶν ὑπεμέχον τὸ δὲ φρύγιον, ἐκ τόνου, καὶ διέσεως, καὶ διέσεως, καὶ διτόνου, καὶ τόνου, καὶ διέσεως, καὶ διέσεων κατὰ τὸ δὲ λαι τοῦτο τόνω τὸ δὲ μιξολύδιον, ἐκ δύο διέσεων κατὰ τὸ ἐξῆς κειμένων, καὶ τόνου, καὶ τόνου, καὶ διέσεως, [καὶ διέσεως?], καὶ τριῶν τόνων ἢν δὲ καὶ τοῦτο τέλειον σύστημα τὸ δὲ λεγόμενον σύντονον λύδιον ἢν δίεσις, καὶ δίεσις καὶ δίτονον καὶ τριημιτόνιον δίεσιν δὲ νῦν ἐπὶ πάντων ἀκουστέον τὴν ἐναρμόνιον.

<sup>\*)</sup> Ob diese φθόροι dieselbe Bedeutung wie die φθοραί der griech. Kirchenmusik bei den alten gehabt hatten, lässt sich mit Sicherheit nicht entscheiden, da sie bei den älteren Harmonikern weder erwähnt werden, noch eine Erklärung ihrer Notenzeichen darüber sich bei einem findet. In der griech. Kirchenmusik besitzen sie eine zweifache Bedeutung. Die Schrift von Manuel Chrysaphes enthält eine ausführliche Erklärung ihrer Bedeutung bei allen Tonarten.

<sup>\*\*)</sup> Sextus emp. p. 749. ed. Bekker: O' your No Dayogas μειράπια

scriptio de musica (p. 61) nämlich gibt er die Uebersetzung und Erklärung dieser plutarchischen Stelle in folgender Weise: Atque hoc fuit ei origo enarmoniarum melodiarum; earum enim antiquissimam ponunt eam, quae vocatur spondeus, in quo nulla diversarum tetrachordi divisionum proprium suum sensibus offert, i. e. nulli aliinisi omnibus generibus communes soni audiuntur. Diese Erklärung aber kann keinen zufrieden stellen, denn eine Tonart darf nur sieben Intervalle haben, nicht aber in lauter διέσεις getheilt werden, um die Klänge aller Tonarten zu geben; sie musste eine Hypate, Parhypate u. s. w. haben, sonst wurde eine solche Tonart αμελώδητος sein. Vincent (extr. de Mss. Vol. XVI. p. 108) hat es als einen Fehler des Plutarch betrachtet. Westphal in seinen Erläuterungen der plutarchischen Schrift de musica erklärt es nach eigener Art und Weise. Er sagt nämlich, es fehle ihm (sc. dem σπονδείος) die diatonische Lichanos und Paranete, und diese Erklärung findet sich auch in Bellermanns Anon, demus. p. 61-62. Fehlen konnte ihm als eine Tonart gewiss nichts; dabei sagt Westphal, dass auch Aristoxenus eine solche Melopöie kennt. Die Stelle aber, die er aus Aristoxenus citirt, steht im Widerspruch mit seinen Ansichten: denn in dieser Stelle des Aristoxenus heisst es:

υπὸ μέθης ἐκβεβακχευμένα ποτὰ θεασάμενος, ὡς μηθὲν τῶν μεμηνόνων, διαφέρειν παρήνησε τῷ συνεπικωμάζοντι τούτοις αὐλητῆ το σπονδεῖον αὐτοῖς ἐπαυλῆσαι μελος. Auch Michael Psellus in einem Briefe Περὶ μουσικῆς (cod. gr. Monac. Nr. 98, \* fol. 429,), der den bekannten Προλαμβανόμενα εἰς τὴν ἡυθμικὴν vorangeht, meines Wissens noch nicht herausgegeben, erwähnt dieses σπονδεῖον μέλος:... Ω<sup>τ</sup>ν δὴ καὶ τὰ ονόματα ἔχουσιν αἱ ἀρμονίαι, δωριοι, καὶ λύδιοι, καὶ φρύγιοι καλούμεναι, διὰ τὸ τὰ ἐθνη ταῦτα κατακόρως αὐταῖς κεχρῆσθαι τῷ σπονδείφ καὶ σταθερῷ μέλει παραμυθούμεναι τὴν τοῦ πάθους ὑπερβολῆν. Derselbe Brief schliesst mit der Bemerkung: Ἡ μὲν οὖν πρώτη καὶ ἱστορουμένη μουσική τοιαύτη τίς ἐστι· περὶ ἦν δὲ σπουδάζομεν σήμερον, αὐτη οἶον ἀπήχημα ἐκείνης ἐστί.

"Ο τι εστί τις μελοποιΐα διτόνου λιχανού δεομένη" also fehlte dem Spondeius nicht die Lichanos. Diese Stelle hat Westphal missverstanden, denn die μελοποιία τις διτόνου λιχανοῦ δεομένη ist die von uns p. 84 oben angegebene zweite Figur des enharmonischen Geschlechtes, welche Westphal und alle übrigen, die sich mit der Theorie der altgriechischen Musik, ausgenommen Marquard, abgegeben haben, gänzlich verkennen. Diese Figur, wie auch die dritte, wird, wie oben bemerkt, von keinem anderen Harmoniker erwähnt, ausgenommen Aristoxenus, Hagiopolites und Anonymus. Der σπονδείος kann nach unserer Ansicht kein anderer sein als diese zweite Figur des enharmonischen Geschlechtes, in welcher die Bedingungen Plutarch's sich aufweisen lassen. Diese zweite Figur ist δίεσις, δίτονος, δίεσις, dann der τόνος διαζευκτικός, und wiederum δίεσις, δίτονος δίεσις das zweite Tetrachordon



in welcher wirklich keine von den Harmonikern erwähnten Eintheilungen des diatonischen chromatischen und enharmonischen Geschlechtes zur Erscheinung kommt. Wahrscheinlich ist dieser Figur der Name σπονδείος\*) in der späteren Zeit gegeben, weil sie in religiösen Gesängen sich erhalten hatte; denn wie Aristoxenus sagt, wurde sie von den meisten Melopoioi seiner Zeit nicht angewendet (cf. oben p.) Plutarch erwähnt weiter "Τα μὲν οὖν πρῶτα τῶν ἐναρμονίων τοιαὖτα· ὕστερον δὲ το ἡμιτόνιον διηρέθη ἔν τε τοὶς λυδίοις καὶ ἐν τοὶς φρυγίοις." Durch die Eintheilung des Hemi-

<sup>\*)</sup> Plut. de mus. XIII, 17. 'Εξήρχει δ' αὐτῷ (εc. Πλάτωνι) τὰ εἰς τὸν "Αρην καὶ Αθηνᾶν καὶ τὰ σπονδεία· ἐπιμίρῶσαι γὰρ ταῦτα ἰκανὰ ἀνδρὸς σώφρονος ψυχήν.

tonium aber folgten zwei διέσεις nach einander in der lydischen τόνος, τόνος, δίεσις δίεσις in der phrygischen τόνος, δίεσις, δίεσις, δίεσις τόνος, welche vielleicht als σύνθετα διαστήματα in der Melopöie angewendet wurden. Noch eine Eintheilung für den σπονδεῖος würde in der dorischen Tonart zulässig sein, nämlich ήμιτόνιον, έπταδίεσις, δίεσις,

 $\overbrace{e \quad f \quad g \quad a}$   $\frac{1}{2} \quad \frac{3}{4} \quad \frac{1}{4}$ 

Wir haben oben mittelst der Semantik die Erklärung gegeben, was man unter den Plagaltonarten der griechischen Kirchenmeloden zu verstehen habe. Aus der oben auseinandergesetzten Theorie der πλάγιοι κυρίων, πλάγιοι πλαγίων, μέσοι, φθόραι sehen wir, dass der πλάγιος πλαγίου, und πλάγιος κυρίου nicht um eine Quarte, sondern um eine Quinte tiefer von seinem κύριος und πλάγιος liegt\*), wie auch der κύριος κυρίου und κύριος πλαγίου um eine Quinte höher von seinem κύριος und πλάγιος. Ebenso ist der Abstand zwischen μέσος ἔσω und ἔξω, φθορά πρώτη ἔσω und φθορά πρώτη έξω, φθορά δευτέρα έσω und φθορά δευτέρα έξω eine Quinte. Ferner ist der Abstand zwischen φθορά α΄. έξω und φθορά β΄. έξω, φθορά α΄. έσω und φθορά β΄. έσω, πλάγιος κυρίου und μέσος έξω, μέσος έξω und κύριος, κύριος und μέσος ἔσω, μέσος ἔσω und κύριος κυρίου eine grosse und kleine Terz.

| ρίου           | <b>3</b>                      | ige<br>B      | £⊄ <b>©</b>             |           | င်<br>င်             | ton           |
|----------------|-------------------------------|---------------|-------------------------|-----------|----------------------|---------------|
| πλάγιος κυρίου | φουρα α<br>μέσος έ <b>ξ</b> ω | φЗορά В'. ЁЕω | κύριος<br>φθορα α΄. ἔσω | μέσος ἔσω | <b>φ</b> Зора В. Ёσш | κύριος κυρίου |

A H c d e f g  $\overline{a}$   $\overline{b}$   $\overline{c}$   $\overline{d}$   $\overline{e}$   $\overline{f}$   $\overline{g}$   $\overline{a}$ \*\frac{9}{8} \frac{12}{11} \frac{11}{10} \frac{10}{9} \frac{12}{11} \frac{11}{10} \frac{10}{9} \frac{9}{8} \frac{12}{11} \frac{11}{10} \frac{10}{9} \frac{10}{9} \frac{12}{11} \frac{11}{10} \frac{10}{10} \frac

<sup>\*)</sup> Ueber den natürlichen Abstand der Tonarten nach den vier

Aus dieser Theorie erfahren wir, dass das Wort πλάγιος eine doppelte Bedeutung hat. Einerseits zeigt es die διαφορά κατά συναφήν, anderseits macht es uns, indem der Ton um eine Quinte tiefer liegt, mit einer andern Theorie bekannt mit der der harmonischen Polyphonie. Der cod. gr. Baroc. Nr. 48 enthält in dieser Beziehung folgendes: Ἰσθι, ω φιλότης, ότι κύριοι ήχοι είσὶ τέσσαρες, οῖτινες ἔχουσι καὶ τέσσαρες πλαγίους, ήγουν ὁ μὲν πρώτος τὸν πλ. α΄. ὁ β΄. τὸν πλ. β΄., ὁ τρίτος τὸν βαρὺν καὶ ὁ δ΄. τὸν πλ. δ΄. Ἔκαστος δὲ τούτων ἔχει μέσους ήχους, δύο κύριον ενα καὶ πλάγιον ετερον ευρίσκονται δὲ, χωρὶς μέλους, δί ἀριθμήσεως οὕτως. Εἰ μὲν ἐν τοῖς κυρίοις ήχοις βούλη ευρεῖν μέσον κύριον ήχον ἀνάβηθι δύο φωνάς\*) καὶ ευρήσεις αὐτόν εἰ δὲ πλάγιον μέσον κυρίουζητῆς κατάβηθι δύο καὶ ευρήσεις όμοίως αὐτόν u. s. w.

|   |              |   | πλάγιος κυρίου |   | μέσος πλάγιος<br>η έξω |   | κύριος |                         | μέσος πυρίου<br>η έσω |                         | κύριος κυρίου |                    |   | , |  |
|---|--------------|---|----------------|---|------------------------|---|--------|-------------------------|-----------------------|-------------------------|---------------|--------------------|---|---|--|
| A | $\mathbf{H}$ | c | ď              | е | f                      | g | ā      | $\overline{\mathbf{h}}$ | c                     | $\overline{\mathbf{d}}$ | ē             | $\bar{\mathbf{f}}$ | ģ | ā |  |

In dieser Theorie liegt die Grundlage der harmonischen Polyphonie der griech. Kirche. Wie wir aus der Semantik erfahren, wurde in der Polyphonie der πλάγιος, ein μέσος,

τόποι φωνης, was Bryennius (III, 5 p. 485) κοινωνία τῶν ἀκτώ τῆς μελωδίας εἰδῶν nennt, macht der Hagiopolites (fol. 19) die Bemerkung: Οἱ δὲ ιέ. τρόποι διαφέρουσιν ἕκαστος ἕκάστου ἀπέχοντες τῆ διὰ τεσσάρων συμφωνία.

<sup>\*)</sup> Das Wort φωνή definirt man: Φωνή έστιν απήχηματεθησαυρισμένου πνεύματος διά τινος άρμονίας έξαγομένου καὶ άρτυρίας προσδεο μένου ..... ο υθμητική φωνή έστιν ή κατα τάξιν έμμελώς καὶ κατ' ακολουθίαν είψμοῦ έναρμονίως ἀδομένη (cod gr. Ox. Nr. 38).

der κύριος und der κύριος κυρίου oder die zweite φθορά εσω, oder durch Umkehrung der Intervalle die erste φθορά ἔΕω, der κύριος, der μέσος\*) ἔσω und der κύριος κυρίου angewendet, wozu sich die Semantik eigener Zeichen aus den τόνοι genannten bedient, welche den fünfzehn Saiten des Dekapentachordon entsprechen und somit bestimmte Intervalle zeigen. Es können noch andere Stimmen hinzugefügt werden durch die φθοραί φθορῶν und μέσοι μέσων. vollständige Kenntniss der harmonischen Polyphonie hängt gänzlich von der Semantik ab, woraus wir unsere Ueberzeugung erst gewonnen haben. Es könnte dadurch ein schlagender Beweis geliefert werden, allein wir dürfen hier als von andern noch gänzlich unbekannten Gegenständen keinen Gebrauch machen. Wir werden es in der Erklärung der Semantik und Besprechung der Melopöie ausführlicher mit den nöthigen Beispielen behandeln. Man hat früher selbst den Alten die Kenntniss der harmonischen Polyphonie abgesprochen, und sie als eine Erfindung der römischen Kirche im Mittelalter betrachtet, eine Behauptung, welche in der neuesten Zeit widerlegt wurde \*\*). So etwas konnte nur

<sup>\*)</sup> In den CM. Grp. B ist diess angegeben mit μέσος έσω oder εξω δια τον διπλασμόν.

<sup>\*\*)</sup> Viele der Kritiker haben die polyphonische Harmonie im modernen Sinne der alten Griechen abgesprochen, und sie als eine gothische und barbarische Erfindung betrachtet. Andere dagegen, zwischen denen auch Burette (Mem. de l'Acad, des Inscr., t. 4, p. 130, et t. 8:) deren Behauptung die richtigste ist, behaupten das Gegentheil, dass nämlich die Alten alle Accorde und Consonanzen, von welchen die moderne Musik Gebrauch macht, anwendeten, selbst die kleine und grosse Terz nicht ausgenommen. Böckh behauptet, dass zwischen der alten und modernen Musik ein Unterschied sei und eine jede einen verschiedenen Charakter und ihr eigen Verdienst habe. Er schreibt den Alten (de metr. Pind., lib. 3, Pind. op. t. 2, part. II, p. 253.) eine Art von Kontrapunkt zu, aus welchem aber alle Dissonanzen ausgeschlossen werden müssen. Zu den

einer behaupten, der die auctores musicae antiquae nie aufgeschlagen hat. Die bei den alten Griechen gemachte Anwendung aller Consonanzen und Accorden, von welchen die moderne abendländische Musik Gebrauch macht, hat auch Westphal (Metr. der Griech. 2. Aufl. p. 704 § 65) genügend hervorgehoben. Dabei behauptet er aber, dass die Quinten Quarten und Terzen nur in der Krusis, keineswegs aber in

ersteren gehört auch Th. Henri Martin (Études sur le Timée de Platon 1, 2, p. 1-36) dessen Beweisführung ungenügend ist, und welche durch ein Fragment des Hagiopolites sich vollständig widerlegen lässt. Th. Henri Martin behauptet, das Wort άρμονία habe bei den Alten nicht die Bedeutung, welche in der modernen Musik hat (p. 5 Le mot grec άρμονία dans son sens le plus habituel comme terme de musique, designe la convenance des sons successifs dont se compose une mélodie, c'est a dire un air, μέλος.); doch definirt es Aristoteles (ψα 4. 407 b. 30) , Αρμονίαν γάρ τινα αὐτην (sc. ψυχην) λέγουσι καὶ γὰρ τὴν άρμονίαν κράσιν καὶ σύνθεσιν έναντίων είναι, και το σωμα συγκείσθαι έξ έναντίων καίτοι γε ή μέν άρμονία λόγος τίς έστι των μιχθέντων η σύνθεσις την δε ψυχήν ούδετερον οδόν τ' είναι τούτων..... άρμόζει δε μαλλον καθ' ύγιείας λέγειν άρμονίαν. (Aristot. Φη 3. 246 b 4, Οίον ύγίειαν καὶ εὐεξίαν, ἐν κράσει καὶσυμμετρία θερμών καὶ ψυχρών τίθεμεν auch Plato Philebus 31, c. Ο μετά το απειρον καί πέρας έλεγες, εν φ και ύγιειαν, οίμαι δε και άρμονίαν, έτίθεσο.) Nicht minder unrichtig ist dasjenige was Th. Henri Martin (p 17) zur Widerlegung der Folgerung über die Anwendung der Terzen als Accorde bei den Alten aus den Versen des Horatius

Sonante mixtum tibiis carmen lyra

Hac dorium, illis barbarum , welche Folgerung auch Böc

sagt, welche Folgerung auch Böckhangenommen hat (de metr. Pind., lib. 3, p. 256). Nach Burette ist unter barbarum die lydische Tonart zu verstehen, was viel richtiger ist, denn auch Klemens Alexandrinus (Protr. p. 5) spricht von einer Mischung der dorischen mit der lydischen Tonart. Th. Henri Martin (p. 17) will unter barbarum die mixolydische Tonart verstehen.

der Vocalmusik angewendet worden seien, und in der Gesang-Vocalmusik bei den Alten nur die antiphonische Polyphonie stattgefunden habe. Die Stellen, die er zur Motivirung seiner

Ist aber die mixolydische, ihrer Tetrachorden-Eintheilung nach dieselbe mit der dorischen, und wie oben p. 59-65 bewiesen, eine echtgriechische Tonart. Gegenüber dem Fragment des Hagiopolites sind diese Verse der schwächste Beweis über die Anwendung der Terzen, da nicht nur die lydische, sondern auch die phrygische eine barbarische Tonart ist; vielmehr konnte man vermuthen, dass das Hac dorium illis barbarum nur auf die Organen sich bezieht, da die Saiten-Instrumente eine griechische, die Flöten aber eine barbarische (phrygische) Erfinding waren. Marmor parium. Yayrıs o gov' avlov's πρώτος εύρεν έγ Κ [ελ]α[ι]ναί[ς, πόλει τη]ς Φρ[υγίας, και την άρμονίαν την καλ]ουμένην Φρυγιστί πρώτος ηύλησε. Auch Plutar. de mus., c. 5. Athenaeus, libr. 14, pag. 642, b. Apuleius, Florid, p. 113, Bipont. Suidas. Apollod. I, 4, 2. Hagiopol. fol. 19: Φρυγών δὲ ευρημά φασιν είναι τον αυλόν, διά τον Μαρσύαν, καὶ "Ολυμπον, καὶ Σάτυρον εἰσὶ γάρ οὖτοι Φρύγες. Dass aber auch mit den Flöten die dorische Tonart gesungen wurde, erfahren wir aus Athenaus lib. 14 pag. 631 θ: ήσαν ίδιοι καθ' έκαστην άρμονίαν αύλοί, και έκαστοις αύλητων ύπηρχον αὐλοί έκάστη άρμονία πρόσφοροι έν τοῖς άγωσι. Πρόνομος δ' ό Θηβαΐος πρώτος ηθλησε από των [αυτων?] αὐλῶν τάς άρμονίας. Auch Pausanias lib. 9, cap. 15: τέως μέν γε ίδεας αὐλῶν τρεῖς ἐκτῶντο οἱ αὐληταί καὶ τοῖς μὲν αθλημα ηθλουν το Δώριον διάφοροι δέ αθτοίς είς άρμονίαν την Φρύγιον έπεποίηντο οί αύλοί το δέ καλούμενον Λύδιον έν αὐλοῖς ηὐλεῖτο ἀλλοίοις. Πρόνομος δε ην ος πρώτος ἐπενόησεν αψλούς ές άπαν άρμονίας έχοντας έπιτηδείως πρώτος δε διάφορα ές τοσούτο μέλη ύπ' αύτοις ηθλησε τοις αύλοις. wurden auch die phrygische und lydische Tonart auf Saiten-Instrumenten gespielt, wie derselbe Athenäus über den τρίπους des Pythagoras aus Zakynthus berichtet lib. 14, pag. 637, c; Η'ν δέ παραπλήσιος μέν δελφικώ τρίποδι, καὶ τοὖνομα έντεῦθεν έσχε, την δε χρησιν τριπλης κιθάρας παρείχετο ..... διένειμε δε έχάστη χώρα τας τρεῖς άρμονίας, τήν τε δωριστί καὶ λυδιστί καὶ φρυγιστί.

Behauptung vorbringt, genügen nicht diess vollständig zu beweisen. Die Stelle bei Plutarch (de mus. XVII. 29.) "Aãoos δὲ ο Έρμιονεύς είς την διθυραμβικήν άγωγην μεταστήσας τούς ρυθμούς και τη αύλων πολυφωνία κατακολουθήσας πλείοσι τεφθόγγοις και διεβριμένοις χρησάμενος είς μετά-Sεσιν την προϋπάρχουσαν ήγαγε μουσικήν beweist so etwas nicht; denn hier ist die Rede von einer gänzlichen Aenderung der Musik. Das πλείοσι φθόγγοις χρησάμενος kann eben so gut auf den Gesang, wie auf die Krusis bezogen, keineswegs aber als eine Erklärung des καὶ τη αὐλῶν πολυφωνία κατακολουθήσας betrachtet und verstanden werden. Noch weniger lässt sich etwas aus Bryennius und Gaudentius beweisen, wenn sie sagen, die παράφωνοι erscheinen in der Krusis σύμφωνοι; denn beide als Harmoniker haben immer den canon harmonicus vor Augen\*), durch welchen solche Sachen genau geprüft werden können. Wenn es aber bei Pseudoaristoteles (Probl. 19, 18) "ή διὰ πασῶν συμφωνία ἄδεται μόνη" heisst, so will diess nicht sagen, dass die Quarten und Quinten nicht angewendet wurden; denn es gibt doch einen Unterschied zwischen διά πασων συμφωνία und δια πασων αντίφωνον wie zwischen σύμφωνον und ἀντίφωνον, welcher von allen Harmonikern betont wird, und zwar selbst von Aristoteles \*\*)

<sup>\*)</sup> Wenn diess so zu verstehen wäre, dann könnte man auch die διὰ πασῶν συμφωνία und das διὰ πασῶν ἀντίφωνον den alten Griechen in Abrede stellen, denn unter διὰ πασῶν versteht man διὰ πασῶν χορδῶν wie auch unter διὰ τεσσάρων, διὰ πέντε, δὶς διὰ πασῶν (so. χορδῶν). Arist. πιθ 32 a 14: Διὰ τί διὰ πασῶν καλεῖται, άλλ' οὐ κατὰ τὸν ἀριθμὸν δὶ όκτώ, ώσπερ καὶ διὰ τεττάρων καὶ διὰ πέντε; ἢ ὅτι ἐπτὰ ἦσαν αὶ χορδαὶ τὸ ἀρχαῖον, εἰτ' ἐξελῶν τὴν τρίτην Τέρπανδρος τὴν νήτην προσέθηκε, καὶ ἐπὶ τούτου ἐκλήθη διὰ πασῶν άλλ' οὐ δὶ ὀκτώ· δὶ ἔπτὰ γὰρ ἦν.

<sup>\*\*)</sup> Arist. Probl. 19, 16: Διὰ τί ήδιον τὸ ἀντίφωνον τοῦ συμφώνου; derselbe Πβ 1273 <sup>5</sup> 35, ωσπες κάν εξτις την συμφωνίαν ποιήσειεν όμοφωνίαν also ein Unterschied zwischen ἀντίφωνον, σύμφωνον und ὁμόφωνον.

Plato\*). Ferner steht bei Aristoteles (Probl. 19, 17) nicht Διά πέντε ούκ άδουσιν άντίφωνα sondern Διά τί πέντε ούκ άδουσιν άντίφωνα \*\*); Noch weniger kann der Vorzug des ἀντίφωνον als Beweis gelten \*\*\*). Uebrigens ist es unbegreiflich, warum die Alten die Quarten Quinten und Terzen im Gesang nicht angewendet haben sollten. Dasselbe Ohr, welches diese Consonanzen und Accorde in der Krusis vernahm, konnte sie auch im Gesang eben so gut vernehmen. Der Hagiopolites (fol. 19.) enthält folgendes sehr wichtige Fragment hierüber, welches gewiss irgend einer Schrift der Melopoioi entnommen und die Anwendung aller Consonanzen und Accorden, denen sich die moderne abendländische Musik bedient in deraltgriechischen wie auch griech. Kirchenmusik sichert: Τὰ μέλη ἢ ἀπλῶς ἢ κατὰ σύγκρασιν κρουομένων των φθόγγων έξηχειται. Η' δε σύγκρασις γίνεται, συμφώνων η διαφώνων κρουομένων †) καὶ την μέν τῶν διαφώνων σύγκρασιν φρύαγμα ††) καλούσι, την δε των συμφώνων συμφωνίαν καὶ λαμβάνεται έπὶ μὲν τῶν ἀσμάτων κράσις μόνη σύμφωνος, έπὶ δὲ τῶν μερῶν (μελῶν?) ἀμφότερα.

<sup>\*)</sup> Plat. Leg. ζ. 812 D. Την δε έτεροφωνίαν και ποικιλίαν της λύρας, άλλα μεν μέλη των χορδων ίεισων, άλλα δε του την μελοφδίαν ξυνθέντος ποιητού, και δη και πυκνότητα μανότητι και τάχος βραδυτητι και ὀξύτητα βαρύτητι ξύμφωνον και άντιφωνον παρεχομένους.

<sup>\*\*1)</sup> Es ist hier vielleicht zu verstehen, fünf Stimmen verhalten sie sich nicht antiphonisch, da es zwei zu drei sind, und die drei als stärkere, die andern zwei verderben.

<sup>\*\*\*)</sup> Arist, πιθ 39 921 a 10. Συμφωνία δὲ πᾶσα ήδιων άπλοῦ φθόγγου (δἰα δὲ, εξηται), καὶ τούτων ή δια πασαν ήδιστη.

<sup>†)</sup> Long. Περί ύψους p. 277 ed. L. Spengel: ως γαρ εν μουσική δια των παραφώνων καλουμένων ο κύριος φθόγγος ήδίων αποτελείται.

<sup>††)</sup> Ms. φράγμα. Vinc. φρύαγμα. Auffallend ist das Wort φρύαγμα statt διάφωνον oder παράφωνον, welches bei keinem der Harmonikern vorkommt.

Τῆς δὲ διὰπασῶν\*) ὁ μὲν πρῶτος φθόγγος δύο συμφώ[νων κράσε]ις δέχεται\*\*) καὶ τέσσαρα φρυάγματα\*\*\*). Αλλὰ τὸ μὲν φρύαγμα ταὐτὸ ἐστι τῶν προειρημένων, τὰ δὲ τρία διάφορα †). Ο δὲ τρίτος συμφωνίαν μίαν καὶ τέσσαρα φρυάγματα. Ο δὲ τέταρτος ἀντιστρόφως κατ' ἀνάλυσιν μίαν καὶ τρία φρυάγματᆆ). Ο δὲ πέμπτος ὁμοίως ἀντιστρόφως συμφωνίας δύο καὶ φρυάγματα κατ' ἀνάκλησιν δύο [καὶ κατ' ἀγω]γὴν δύο.

Προσληφθείσης δὲ τῆς δευτέρας διὰ πασῶν συμφωνίας, ἄλλα προστίθενται κράματα †††), τῆς τε διὰ πασῶν καὶ μετ αὐτὴν τῆς διὰ τεσσάρων καὶ διὰ πέντε, καὶ δὶς διὰ πασῶν Πρὸς τὴν τῶν ἀσμάτων κρουσιν (κράσιν?) λυσιτελεστέρα ή (δὶς?) διὰ πασῶν, κράσει συμφωνιῶν περιττεύουσα καὶ τοῖς κομπισμοῖς ἰδικῶς. Τριττή δὲ τούτων ή διαφορά ή γὰρ βαρείων πρὸς βαρείας, ἢ βαρείων πρὸς οἔξείας, ἢ οἔξείων πρὸς οἔξείας ‡).

Mit diesem Fragment des Hagiopolites scheint ein Diagramma des cod. gr. Monac. Nr. 104. fol. 284 übereinzustimmen, welches auch Vincent (Not. et Extr. des Mss. de Par. p. 258) benützte, aber ganz entstellt gegeben hat, und das wir getreu nach der Handschrift hier wiedergeben

<sup>\*)</sup> A H c d e f g a.

<sup>\*\*)</sup> A-d, A-e oder A-a.

<sup>\*\*\*)</sup> A-c, A-cis, A-f, A-fis.

<sup>†)</sup> Vincent (Not. et extraits de Mss tohn. XVI p. 260) ergänzt:
Ο΄ δὲ δεύτερος, δύο συμφωνίας καὶ τέσσαρα φουάγματα· ἀλλὰ
τὸ μὲνπρῶτον φούαγμα ταὐτό ἐστι τῶν προειρημένων, τὰ δὲ ἔτερα τρία διάφορα.

<sup>††)</sup> Vincent. κατ' άγωγην συμφωνίαν μίαν, καλκατ' άνάκλησιν συμφωνίαν μίαν καλ τρία φρυάγματα.

<sup>†††)</sup> Ms. χρατήματα. Vinc. χράματα.

 <sup>4)</sup> Aristot. Φ, 1. 224 b. 34: Η΄ μέση προς την νήτην βαρεία,
 καὶ όξεῖα προς την ὑπάτην.

|    |                          | <del></del> | Ι Προσλαμβανόμενος                      |
|----|--------------------------|-------------|-----------------------------------------|
| •  | 田                        |             | , , , , ,                               |
| 7  | 단평                       |             | Visitary stars a first                  |
|    | ㅂ ,                      | M           | Υπάτη υπαιών                            |
| ×  | h                        | ∢           | Παρυπάτη υπατῶν                         |
|    | ⊳ K                      |             | Λιχανός ύπατῶν                          |
|    | 7                        |             | 111Xuro, onurar                         |
| æ  | F T                      | , ,         | Υ'πάτη μέσων                            |
|    | r                        | . 1         | Παρυπάτη μέσων                          |
| ×  | . Hp                     | _           | ΙΙαρυκατη μεσών                         |
|    | F                        | æ           |                                         |
|    | 됫                        |             | Λιχανός μέσων                           |
|    | ٧ >                      | Φ.          | 74'-                                    |
|    | C                        | C           | Μέση                                    |
|    | C                        | P           |                                         |
|    | K                        | 0           | Παραμέση                                |
| хФ | K                        | SN .        | Τρίτη διεζευγμένων                      |
|    | NK                       |             |                                         |
|    |                          |             | Παρανήτη διεζευγμένων                   |
|    | <u>A</u>                 |             |                                         |
|    | $\frac{\Delta^{2}}{\Pi}$ | Z           | Νήτη διεζευγμένων                       |
|    | 1111                     |             | Τρίτη υπερβολαίων                       |
| ×  |                          | · Þ         |                                         |
|    | <u>и</u> Δ               |             | Παρανήτη ύπερβολαίων                    |
| ъ  |                          | ·           |                                         |
|    | ф<br>ф                   |             | Νήτη υπερβολαίων                        |
|    | z                        | Ф           | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |

Das Auffallende in diesem  $\kappa \alpha \nu \omega' \nu$  sind die Buchstaben  $\varphi$  und  $\chi$ , welche Vincent mit  $\chi \rho \omega \mu \alpha \tau \iota \kappa \dot{\eta}$  und  $\varphi \alpha \tilde{\nu} \lambda o \nu$  erklärt, welche Erklärung aber hinsichtlich des  $\varphi$  nicht richtig sein kann, da in dem Canon nichts  $\varphi \alpha \tilde{\nu} \lambda o \nu$  und eben darum nichts Unbrauchbares vorhanden sein kann\*). Diese Buchstaben können vielleicht nichts anderes bedeuten als  $\varphi \omega \nu \dot{\eta}$  und  $\chi \epsilon \dot{\iota} \rho$  gleich  $\kappa \rho o \tilde{\nu} \sigma \iota_{\iota}$  oder Begleitung. Die scheinbare Unordnung der Buchstaben  $\varphi$  und  $\chi$  ist eine absichtliche, weil der Canon für die drei Geschlechter diatonische, chromatische und enharmonische construirt ist\*\*). Damit wollte man wahrscheinlich die verschiedenen reinen, verminderten und vermehrten Consonanzen und Accorden bezeichnen.

Ausser der Semantik, welche den schlagendsten Beweis für die Existenz der harmonischen Polyphonie in der griechischen Kirche liefern kann, beweist diess genügend das oben mitgetheilte interessante Fragment des Hagiopolites\*\*\*), das in das Gesangbuch der griechischen Kirche gewiss

<sup>\*)</sup> Ο κανών ούτος της όρμαθιας έστι τοῦ ἐκεῖθεν φύλλου, ἀλλὰ κατὰ τῶν τριῶν γενῶν, τουτέστι διατονικοῦ, χρωματικοῦ, ἐναρμονίου · ἔχει δὲ τὴν τάξιν τοῦ κανόνος καὶ τὰς κατατομάς. Ο περ ἐἀν βούλη ποιῆσαι, ξύλινον ποίησον ὑπόκουφον, τουτέστιν ὑποτύμπανον ἔχοντα καὶ μίαν χορδὴν ἐπιτείνουσαν καὶ ἔχουσαν τὸ καβάλιν · καὶ κατὰ γραμμὴν ὑπόσυρον τὸ καβάλιν · καὶ εὐρήσεις τὴν ὀρμαθίαν ὑπολυδίου ὡς προείρηται. cf. auch Vincent. p. 257.

<sup>\*\*)</sup> Die Erklärung Vincent's hinsichtlich des χ scheint richtig zu sein, keineswegs aber die des φ. Das χ steht gewiss unter λιχανὸς χοωματική bei allen Tetrachorden ὑπατῶν, μέσων, διεζευγμένων und ὑπερβολαίων. Es bleibt uns keine andere Erklärung hinsichtlich des φ zulässig, als anzunehmen, dass das φ φθόροι bedeutet, demnach die φθόροι der Alten dieselbe Bedeutung hatten, wie die φθοραί der griech. Kirchenmusikern, was mehr als wahrscheinlich ist.

<sup>\*\*\*)</sup> Damit hört jede Disputation der Kritiker auf, und die Behauptung derjenigen, welche die harmonische Polyphonie als eine
gothische und barbarische Erfindung (of. Th. Henri Martin,
Etudes sur le Timée t. 2. p. 2.) betrachten, ist hiemit gänzlich widerlegt. Burette und Genossen haben vollständig Recht.

nicht umsonst aufgenommen wurde. Wir müssen es wirklich bedauern, dass uns der ganze Inhalt des Hagiopolites nicht erhalten worden ist. Wer weiss, was für werthvolle Sachen er enthielt. Dass der Gesang in der griechischen Kirche in den ersten Jahrhunderten Polyphon war, wie auch in der späteren Zeit bis zur Einnahme Konstantinopels, ist eine Thatsache. Die Art und Weise, nach welcher der Gesang in der griechischen Kirche zur Zeit Basilius des Grossen\*) getrieben wurde, haben wir bereits aus den Berichten desselben erwähnt. Aus der von Justinian hinsichtlich des Chorpersonals erlassenen Verordnung erkennen wir die Zahl der Personen bestimmt \*\*). Dass er auch in der späteren Zeit auf dieselbe Art und Weise, nämlich theils unison, theils polyphon es getrieben wurde, berichten uns die zwei oben (pag. 20) erwähnten CM. Grp. B der wiener kaiserlichen Bibliothek Nr. 184 und 194 \*\*\*), die genau angeben,

<sup>\*)</sup> Basil. M. Hom. in Hexaem. p. 55: Πως ούχι καλλίων έκκλησίας τοιαύτης σύλλογος, εν ή συμμιγής ήχος, οδόν τινος κύματος ήιονι προσφερομένου, ανδρών και γυναικών και νηπίων, κατά τὰς πρὸς τὸν θεὸν ήμων δεήσεις έκπέμπεται;

<sup>\*\*)</sup> Νον. ΙΙΙ. Θεσπίζομεν, μὴ παραιτέρω μὲν ἐξήκοντα πρεσβυτέρων κατὰ τὴν άγιωτάτην μεγάλην ἐκκλησίαν εἶναι, διακόνους 
δὲ ἄρρενας ἐκατόν, τεσσαράκοντα δὲ θηλείας, καὶ ὑποδιακόνους ἐννενήκοντα, ἀναγνώστας δὲ ἐκατόν δέκα καὶ ψάλτας 
εἴκοσι πέντε, ὡς εἶναι τὸν πάντα ἀριθμὸν τῶν εὐλαβεστάτων 
κληρικῶν τῆς μεγάλης ἐκκλησίας ἐν τριακοσίοις εἴκοσι πέντε 
προσώποις καὶ ἐκατὸν πρὸς τούτοις τῶν καλουμένων πυλωρῶν.

<sup>\*\*\*)</sup> Von allen Handschriften die ich bis jetzt benützt habe, sind es nur diese zwei, welche davon Kunde geben. Die eine gehörte der Kirche des heiligen Demetrius in Thessalonik, die andere einer in Konstantinopel. Beide sind zur Zeit des Johannes Paläologus geschrieben. Wie es scheint, wurde nicht in allen griechischen Kirchen Polyphon gesungen, sondern nur in den bedeutendsten. Aus denselben Handschriften erfahren wir, dass zwei zogol waren, der eine innerhalb des Altars, der andere ausserhalb. Diejenigen Melodien, welche vom Chor, der im Altar war, gesungen wurden, sind mit

welche Melodien unison, welche polyphon, und welche nach dem διἀπασῶν ἀντίφωνον gesungen wurden. Die harmonische Polyphonie ist gewiss von der griechischen Kirche, welche sie mit den anderen Disciplinen des Alterthums geerbt hat, nach dem Abendlande gekommen. Klemens Alexandrinus spricht gelegentlich von einer Krasis der dorischen mit der lydischen Tonart\*), und diese κράσις ist gewiss das Intervall e — g, nämlich der κύριος und μέσος ἔσω der Kirchenmeloden. Auch Michael Psellus in seinem Σύνταγμα τῶν τεσσάρων ἀριθμητικῶν πράξεων erwähnt, dass die doppelte Quarte und doppelte Quinte Consonanzen sind \*\*).

οί έντὸς τοῦ βήματος oder mit οί ἔσω ὅλοι ὁμοῦ, im Gegensatz zum οί έξω, oder δεξιού oder άριστερού χορού άπ έξω bezeichnet. Der Chor ausserhalb des Altars war in zwei Theile getheilt δεξιός und άριστερός und jeder hatte seinen Chordirektor mit ὁ δομέστικος τοῦ δεξιοῦ, τοῦ άριστεροῦ, χορού, μετά τών σύν αὐτῷ unterschieden. Beim Vortrag mancher Melodien wurden beide Theile vereinigt of δύο χοροί ήνωμένοι αμφότεροι. Diejenigen Melodien, welche unison gesungen wurden, sind bezeichnet mit o δομέστικος του δεξιού. τοῦ άριστεροῦ χοροῦ, μόνος, καθ' έαυτόν, diejenigen, welche Polyphon mit ὁ δομέστικος τοῦ δεξιοῦ, τοῦ ἀριστεροῦ χοροῦ, μετά τῶν σύν αὐτῷ, Θ'λοι ἀπὸ χοροῦ. Einen anderen Chor bildeten die avayvaorat welche ihren Platz auf dem Ambon nahmen, of έκ oder ἐπὶ τοῦ ἄμβωνος. Diejenigen Melodien, welche nach dem διὰ πασῶν ἀντίφωνον gesungen wurden, sind bezeichnet mit ὅλοι ἀπὸ χοροῦ εἰς διπλασμόν; diejenige, welche polyphon mit μέσος έξω oder έσω δια τον oder είς διπλασμόν.

<sup>\*)</sup> Prot. p. 5. Ναὶ μὴν καὶ πυρὸς όρμὴν ἐμάλαξεν ἀέρι, οἱονεὶ δώριον άρμονίαν κεράσας λυδίω καὶ τὴν ἀέρος ἀπηνῆ ψυχρότητα τὴ παραπλοκῆ τοῦ πυρὸς ἐτιθάσσευσε τοὺς νεάτους τῶν ὅλων φθόγγων τούτους κιρνάς ἐμμελῶς.

<sup>\*\*)</sup> Συμφωνεί δε ή μεν διά τεσσάρων διάστασις και ή διά πέντε κατά παράφωνον, ή δε διά πασών και ή δις διατεσσάρων και ή δις διά πέντε κατά ἀντίφωνον διαφέρει δε τό τε παράφωνον και το άντίφωνον, τῷ το μεν παράφωνον ἀνισοχρόνως συμφωνείν ήπίως και εὐρύθμως πως διαδεχομένων ἀλλήλους τῶν

Johannes Damascenus sagt in der oben (p. 18) erwähnten 'Pυθμητική τέχνη bei Besprechung der vier Zeichen ψιλή, χαμιλή, κέντημα und ἐλαφρόν, dass diese vier Zeichen den vier Elementen θερμόν, ψυχρόν, ὑγρόν, ἔηρόν entsprechen — darum werden sie auch στοιχεία genannt — und wenn eins derselben fehlt, kann die Pυθμητική τέχνη nicht bestehen\*), ebenso wenig der Mensch leben kann, wenn ihm eins der vier Elemente fehlt. Auf welche Theorie wir damit hingewiesen sind, ist Jedem bekannt aus Plato's Timaeus. Diese vier Zeichen nämlich entsprechen den vier Tetrachor-

φθόγγων ἀναλογίαις καὶ λόγοις καθ΄ ὁμαλότητα. Τὸ δὲ ἀντίφὼνον ἰσοχρόνως τοῦ όξέως τῷ βαρεῖ κατὰ ταὐτὸν συμφωνοῦντος, οίον τοῦ ὀγδόου τῷ πρώτῳ, τοῦ ἐνδεκάτου τῷ τετάρτῳ, τοῦ δωδεκάτου τῷ πέμπτω καὶ τοῦ δεκάτου πέμπτου τῷ ὀγδόῳ, συνανιόντων ἢ συγκατιόντων ἐν ταῖς τάσεσι ἢ ἀνέσεσι τῶν βαρέων τοῖς ὀξέσι ἢ ὀξέων τοῖς βαρέσι κατ΄ ἀνάλογον.

<sup>\*)</sup> Σκόπει οὖν ἀκροατά. Τὸ σῶμα τοῦ ἀνθρώπου διὰ τεσσάρων στοιχείων συνίσταται, δί ύγρου, ξηρού, ψυχρούκαι θερμού, καθώς άνωτέρω είρήκαμεν, ούτω και ή φυθμητική αύτη . . . Διότι καὶ ὁ ἄνθρωπος ἐκ τεσσάρων στοιχείων συνίσταται, καὶ εί εν τούτων λείψη, ο ανθρωπος αδύνατον έστι ζην ή κινείσθαι, ούτως ούδὲ έκ τούτων των τεσσάρων (sc. τόνων=Zeichen) δν ύποδέχεται μείωσιν, εί δὲ μήγε ούσυνίσταται ή φυθμητική. Das Wort δυθμητική kommt auch bei anderen vor wie bei Klemens Alex. welcher damit eine besondere τέχνη versteht. -Man hat es, wie gewöhnlich, als einen Fehler betrachtet und die Leseart φυθμική angenommen. Es gibt aber auch μετρητική. Wir folgen, wie überhaupt, auch hier, den weisen Warnungen unseres hochverehrten Lehrers, des Hrn. Professors Dr. L. Spengel nach, der handschriftlichen Ueberlieferung, denn gewiss steht das Wort hier in derselben Bedeutung, was die modernen Harmonielehre nennen; von Rhythmus wird in dieser Schrift gar keine Erwähnung gemacht, sondern nur von den Zeichen der Semantik, so dass, dem Inhalte dieser Schrift nach, unter ψυθμητική τέχνη nichts anderes zu verstehen ist als die Lehre über die Bedeutung der Zeichen der Semantik, mit welchen die Theorie der Polyphonie am engsten verbunden ist.

den des Dekapentachordon\*), nur aber für die Mehrstimmigkeit, da in anderen Stellen bemerkt wird, (cf. oben p. 32) dass diese vier Zeichen wie auch die der  $\varphi 90\rho \alpha i$  nicht zu denjenigen gehören, welche eigentlich τόνοι genannt werden und den fünfzehn Saiten der τελεία μουσική entsprechen. Das l'oov ist Anfang, Mitte, Ende und Systema aller Zeichen\*\*) d. h. zeigt die Proslambanomene, Mese und Nete jeder Tonart, wenn am Anfang einer Melodie, eines Verses oder eines Gliedes steht, und eben darum gehört auch zu den zóvot und εποστάσεις, hat nämlich eine doppelte Bedeutung. Die Mese des Dekapentachordon jeder Tonart wird durch die zwei απόστροφοι angegeben, und eben darum heissen sie auch σύνδεσμοι\*\*\*); die verschiedenen Consonanzen und Accorden durch die Zeichen τόνοι σύμπλοκοι. Was bei den Alten διά πασῶν ἀντίφωνον hiess, wird von den späteren Kirchenmusikern in den oben erwähnten musikalischen Abhandlungen in der gewöhnlichen Sprache διπλασμός, ἰσοφωνία genannt. Sie sprechen auch von einem τριπλασμός und τετραπλασμός mit der Bemerkung ως δύναται ή φωνή†). Johannes Damascenus antwortete auf die Frage: "Πόσαι φωναί παραλλαγησόμεναι, καὶ πόσα διπλάσματά είσι, καὶ ποῦ καταντά ή φωνή, και πόσαι φωναί έν τοι; διπλάσμασιν mit "Ερευνα και ακρίβεια τών τόνων (sc. Zeichen) και τών ήχων των ψαλλομένων είς τον 'Αγιοπολίτην, er weist uns nämlich auf die Semantik und auf die mit Noten versehenen Melodien hin, und mit Recht; denn für einen Sänger, der die Semantik gut kennt, ist jede weitere Erklärung über-

<sup>\*)</sup> Arist. Quintol. lib. III. p. 318: Τῷ μὲν ὑπατῶν, γῆν, ὡς βαρυτάτην τῷ δὲ μὲσων, ὕδωρ, ὡς γῇ πλησιέστατον u. s. w.

<sup>\*\*)</sup> Vergl. Gerbert. De cantu et musica sacra Tom. II. T. VIII. I.

<sup>\*\*\*)</sup> Aristot. πιθ 20. 919 a 26. Των φθόγγων ή μέσηωσπες σύνδεσμός έστι.

<sup>†)</sup> Aristox. 28, 20. Έκ διαφερουσών γάρ ήλικιών και διαφερόντων μέτρων τεθεωρήκαμεν ότι και το τρις διά πασών συμφωνεί και το τετράκις και το μείζον. Aristot. πιθ 39, 921 α 8. Έκ παίδων γάρ νέων και άνδρών γίνεται το άντίφωνον, οί διιστάσι τοις τόνοις ώς νήτη προς ύπάτην.

flüssig. Ueber den διπλασμός, τριπλασμός und τετραπλασμός gibt der cod. gr. Oxon Clark. Nr. 36 (vergl. oben pag. 18), welcher auch die Umkehrungs-Intervalle bespricht, die nöthige Erklärung in folgender Weise: H' διπλοφωνία έχει τούτο είς την μίαν φωνήν άναβαίνουσαν, έαν θέλης είπειν έτέρας έπτά, ήτοι παλιν άναβαινούσας, λέγεις όκτω μετ' έκείνης. είς τας δύο λέγεις έννέα, είς τάς τρεῖς δέκα, εἰς τὰς τέσσαρας ενδεκα, εἰς τὰς πέντε δώδεκα, είς τας εξ δεκατρείς, είς τας έπτα δεκατέσσαρας, ήγουν άλλας έπτά εί θέλης λέγεις ίσου εί δε τετραπλάσης λέγεις κη εί δὲ εἴπης τριπλασμόν, λέγεις κα. Ἐἀν δὲ ψάλλης ἴσον μέλος . . . καὶ ἀναρροήσης διπλασμόν, λέγεις έπτα φωνάς εί δε και υπορρέον το μέλος είπης, πάλιν λέγεις έπτά. "Αμα δε αρξησαι την διπλοφωνίαν λέγεις ίσον, είτα διπλασμόν έπτα φωνάς και χίνονται όκτω εί δε θέλης είπειν είς την μίαν αναβαίνουσαν καὶ καταβαινούσας, λέγε εξ.. ώσαύτως καὶ εἰς τὰς δύο (εκ. ἀναβαινούσας) πέντε (εκ. καταβαινούσας), καὶ είς τὰς τρεῖς τέσσαρας, καὶ είς τὰς τέσσαρας τρεῖς, καὶ είς τὰς πέντε δύο, καὶ είς τὰς εξ μίαν, καὶ είς τὰς έπτὰ ισον η πάλιν έπτα η και δεκατέσσαρας, ως δύναται η φωνή εί δέ είπης είς την μίαν κατιούσαν έτέρας πάλιν κατιούσας, λέγεις όκτω μετ έκείνης, είς τας δύο έννέα u. s. w. Εί δὲ τύχωσιν τὰ πατήματα τῶν φωνῶν τῶν ἀνιουσῶν καὶ κατιουσών κεντήματα, λέγε τον άριθμον της διπλοφωνίας είς τὸ πάτημα τῆς φωνῆς, οΐας τύχοι λέγων καὶ τὴν φωνὴν των κεντημάτων . . . οίον στιχηρον ψαλλεις έαν Ισοφωνή ή άρχημετά τοῦ τέλους u. s. w.

Alle Melodien der griechischen Kirche lassen sich, dem Texte nach, in zwei Hauptgruppen theilen; in solche, welche aus einer Periode und in solche, die aus mehreren bestehen. Zu der ersteren gehören die είρμοὶ, τροπάρια, μεγαλυνάρια, ἀπολυτίκια und κονδάκια, zu der letzteren die so genannten στιχηρά. Beide Gattungen sind in den CM. Grp. A und B durch die Interpunktions-Zeichen, welche als Pausen für die Semantik dienen, in ungleiche Glieder und Verse getheilt. Diese Eintheilung aber ist nicht eine metrische, sondern die

rhythmische, weil die Kirchenmeloden wie bei den Alten, nach Versen und Gliedern taktirten. Hinsichtlich der Melopöe besteht der Unterschied, dass die ersteren nach einer und derselben Tonart vom Anfang an bis zum Ende ohne eine Aenderung gesungen werden. Indem sie nun in ungleiche Glieder und Verse getheilt sind und zwar in der Weise, dass das erste Glied oder der erste Vers, der Grösse nach, welche in der Zahl der Sylben nicht in der Länge und Kürze der Vocale beruht, mit den dritten oder vierten oder fünften übereinstimmt, das zweite mit dem vierten, das dritte mit dem sechsten u. s. w., so stimmen diese Glieder und Verse auch der Melodie und Rhythmus nach gänzlich überein, welcher von Länge und Kürze bei allen Melodien der griechischen Kirche gänzlich unabhängig ist. Diese Ungleichheit der Verse und Glieder lässt sich durch die διαφορά ρυθμική κατά μέχεθος erklären, was auch für die lyrische Poesie des Alterthums gilt, denn auch im Alterthum wurde beim Singen, nach den Berichten bedeutender Grammatiker, denen wir unvergleichlich mehr Glauben als den neueren Metrikern schenken, keine Rücksicht auf Längen und Kürzen, nämlich auf das Metrum genommen\*) Hinsichtlich der Melopöie der

<sup>\*)</sup> Da man der Musik im Alterthum die hohe Bedeutung zuschrieb, dass sie mit der Poesie und dem Tanz verbunden, auf Herz und Gemüth des Menschen im Betreff der Erziehung, Erholung und Reinigung der Leidenschaften wirke, (Aristot. ΠΘ 7. 1341 b. 36. Φαμὲν δ΄ οὐ μιᾶς ἕνεκεν οὖφελείας τῆ μουσικῆ χρῆσθαι δεῖν, ἀλλὰ καὶ πλειόνων χάριν (καὶ γὰρ παιδείας ἕνεκεν καὶ καθάρσεως . . τρίτον δὲ πρὸς διαγωγὴν πρὸς ἄνεσίν τε καὶ πρὸς τὴν τῆς συντονίας ἀναπαυσιν-Vergl. auch L. Spengel über die κάθαρσις τῶν παθημάτων) und zur sittlichen Vollkommenheit und Veredlung des Menschen beitrage; da man somit das Theater als die Schule der Erwachsenen betrachtete, so legte man auch ein besonderes Gewicht auf die Melopõie, auf die Natur der Rythmen und Harmonieen, die, dem Texte angepasst, mit seinem Sinne vollständig übereinstimmen sollten. In dieser Beziehung namentlich sagt Plato

letzteren wird jedes Glied oder jeder Vers nach einer anderen Tonart gesungen, bald nach dem verbundenen, bald nach

im zweiten Buche seiner Gesetze (670, E) ausdrücklich: το γάρ τρίτον οὐδεμία ἀνάγκη ποιητῆ γινώσκειν, είτε καλὸν είτε μή καλόν το μίμημα, το δε άρμονίας και φυθμού σχεδόν ανάγκη. Wie wir aus den wenigen Berichten, theils bei Plato, Aristoteles und manchen anderen, die über Musik gelegentlich sprechen, theils aus den Berichten der uns erhaltenen Schriften der Harmoniker erfahren, wurden nach der Melopöie der Alten für jede Gattung lyrischer Poesie eigene Harmonien angewendet (8. p. 58), wie für die Ponvos die mixolydische, für Dithyramben die phrygische, für Siegesgesänge die dorische, für die erotischen die tiefere lydische Tonart. Diesen Harmonien schrieben sie eine Wirkung auf das menschliche Gemüth zu, gleich jener, welche die Gymnastik auf den Körper ausübt. Die Wirkung selbst, glaubte man, liege theilweise in der Natur der Harmonien, hauptsächlich aber in der dynamischen Lage einer jeden, so dass sie die höher liegenden, nämlich die σύντονοι, als θοηνώδεις und διεγειρτικαί, die tiefer liegenden oder ανειμέναι, als weiche, μαλακαί, συμποτικαί, und die zwischen beiden liegenden, die mittlere, als zur Erziehung mehr geeigneten betrachteten. S. oben p. 66. Manist also auch hinsichtlich der Harmonien im Alterthum von dem gleichen Princip ausgegangen, dass nämlich die Vortrefflichkeit in der Mitte liegt, und Sokrates bei Plato zieht als die zur Erziehung geeigneten nur die dorische und phrygische Tonart vor, worüber auch Aristoteles im achten Buche seiner πολιτικά (πθ7. 1342 b 12, a 30. 5. 1340 b 4) ausdrücklich sagt: περί δὲ τῆς δωριστὶ πάντες ομολογούσιν (cf. oben p. 65). So stellten auch die Alten hinsichtlich der Rhythmen dieselbe Theorie auf, wie bei den Harmonien, indem sie die Rhythmen in drei Kategorien theilten. Sie wendeten für jede Gattung lyrischer Poesie die mit dem Sinne des Textes übereinstimmenden an, wozu Aristoteles in demselben Buche seiner πολιτικών (πθ5, 13 40 a 18) bemerkt: ἔστι δ' ὁμοιώματα μάλιστα παράτας αληθινάς φύσεις έν τοῖς ρύθμοῖς και τοῖς μέλεσιν όργης και πραότητος, έτι δ' άνδρίας και σωφροσύνης και πάντων των έναντίων τούτοις και των άλλων ήθικων.

dem getrennten System, bald chromatisch, bald diatonisch und gemischt (μικτώς). Bei dieser Gattung kommt nicht

δήλον δὲ ἐπτῶν ἔργων · μεταβάλλομεν γὰρ τὴν ψυχήν άκροώμενοι τοιούτων . . . . τον αὐτον γὰρ τρόπον έχει καὶ τὰ περί τους φυθμούς. οι μέν γάρ ήθος έχουσι στασιμώτερον οι δέ πινητικόν, και τούτων οί μέν φορτικωτέρας έχουσι τάς πινήσεις οί δε έλευθεριωτέρας.... Σκεπτέον δ'έτι περί τε τας άρμο-· νίας και τους φυθμούς (nicht τὰ μέτρα), και πρός παιδείαν πότερον πάσαις χρηστέον ταζε άρμονίαις καὶ πάσι τοζε φυθμοζε η διαιρετέον, . . . ἐπειδή την μέν μουσικήν όρωμεν διά μελοποιτας και φυθμών ουσαν, τούτων δε έκατερον ου δεί λεληθέναι τίνα έχει δύναμιν προς παιδείαν. Schrieben nun die Alten auch den Rhythmen dieselbe Wirkung auf das Gemüth des Menschen zu, wie den Harmonien, so erkannten sie zwischen beiden eine Verwandtschaft, καὶ ἔοικε συγγένεια ταῖς άρμονίαις παὶ τοῖς ψυθμοῖς εἶναι sagt Aristoteles (πθ5. 1340 b 17.) und verglichen die Harmonien mit dem weiblichen, die Rhythmen mit dem männlichen Geschlechte; beide vereinigt aber betrachteten sie als die Seele, die bewegende Kraft, welche die Poesie belebte. Während wir nun durch die uns erhaltenen Meisterstücke des Alterthums einen genügenden Begriff über die verschiedenen Gattungen seiner Poesie bekommen können, ist uns leider über die zwei anderen, bedeutenderen Theile, die Melopoie und Rythmopoie, nichts erhalten. sind für uns Epigonen ewig verloren gegangen. Dieser Verlust benimmt uns die Möglichkeit, siehere Aufschlüsse über die Metrik der lyrischen Poesie des Alterthums zu bekommen. Die Metrik wurde nämlich als eine besondere τέχνη bei den Alten gepflegt und beschäftigte sich mit der harmonischen und rhythmischen Darstellung der poetischen leste, wie wir aus manchen Stellen bei Aristoteles erfahren. no 20. 1456 b 31, 38. Ταύτα (80. φωνήεντα, ήμίφωνα, ἄφωνα) δὲ διαφέρει σχήμασί τε του στόματος και τόποις και δασύτητι και ψιλότητι και μήνει και βραχύτητι, έτι δε όξύτητι και βαρύτητι και τώ μέσφ περί ών καθ' έκαστον έν τοις περί μετρικής προσή κει θεωρείν . . . . και γάρ το ΓΡ άνευ του Α συλλαβή, και μετα του Α οίον ΓΡΑ. άλλά και τούτων θεωρήσαι τάς διαφοράς της μετρικής έστιν auch Zμβ 16. 660 α 8. τα μέν (30. γραμnur die so genannte μεταβολή κατὰ μέλος, sondern sehr häufig auch die μεταβολή κατὰ τόνον vor. Auch bei die-

μάτων) γὰς τῆς γλώττης εἰσὶ προσβολαί, τὰ δὲ συμβολαί τῷν γειλών ποίας δε ταύτα και πόσας και τίνας έχει διαφοφάς, δεί πυνθάνεσθαι παρά των μετρικών. Zur Hervorhebung der Affecte der rhetorischen Lexis, sowie auch der Lexis desjenigen Theiles der Tragödie, welcher gesprochen, nicht gesungen wurde, verwendeten die Alten die ὑπόπρισις worüber Aristoteles am Anfang des dritten Buches seiner Rhetorik sagt: δήλον οὖν ότι καὶ περὶ τὴν ρητορικήν έστι τὸ τοιοῦτον (80. . ὑπόχρισις) οισπερ και περί την ποιητικήν, (ὅπερ ἔτεροί τινες έπραγματεύθησαν και Γλαύκων ο Τήιος έστι δε αυτη μεν έν τῆ φωνῆ, πως αὐτῆ δει χρησθαι πρός έκαστον πάθος πότε μεγάλη και πότε μικρά και μέση, και πώς τοις τόνοις, οίον όξεία βαρεία και μέση, και δυθμοίς τίσι πρός έκαστα. τρία γάρ έστι περί α σχοπούσιν· τούτα δ' έστὶ μέγεθος άρμονία δυθμός; im neunzehnten Cap. seiner Poetik bemerkt er weiter: Τών δὲ περί την λέξιν δν μέν έστιν είδος θεωρίας τὰ σχήματα της λέξεως, α έστιν είδέναι της υποκριτικής και του την τοιαύτην έχοντος άρχιτεκτονικήν. Was nun für die Rhetorik und das Lektikon Theil der Tragodie, die ὑπόκρισις gewesen, war für die lyrische Poesie die Melopoie, unter welchem Begriff bei Plato und Aristoteles auch die Rhythmopöie mitverstanden wird, denn beide erwähnen des Letzteren nicht. man es einerseits für etwas Unmögliches betrachtet, die Compositionsart des Alterthums aufzufinden, ist man anderseits durch gelehrte Forschungen bedeutender Männer der neueren Zeit zu der Behauptung gelangt, dass in der griechischen Gesangsmusik das Zeitmass des Textes, welches auf Länge und Kürze beruht, Grundlage für das Zeitmass der Melodien Diese Behauptung gab Anlass zu einer Mischung der Metrik mit der Rhythmik und zur Bildung verschiedener metrisch-rhythmischen Systeme, welche wohl im Einzelnen nicht übereinstimmen, - meistens hinsichtlich der Eintheilung der Verse der lyrischen Poesie - wohl aber im Princip, das bei allen dasselbe, der musikalische Rhythmus nämlich von dem metrischen abhängend. Wo sich aber bei Eintheilung und Herstellung der Gleichheit der Verse und Glieder der sen wie bei den ersteren stimmen manche Glieder und Verse der Grösse nach überein, keineswegs aber auch der Melopöie

lyrischen Poesie Schwierigkeiten erheben, versuchte man mittels der μακραί τρίχρονοι, τετράχρονοι und πεντάχρονοι des Anonymus de Musica, wie auch durch die Pausen sich zu helfen, nämlich durch die χρόνοι ψυθμοποιίας ίδιοι, obwohl uns über Rhythmopöie wie auch über Melopöie gar nichts erhalten ist, demzufolge man nichts mit Sicherheit behaupten, sondern nur Hypothesen und Vermuthungen aufstellen kann. Dieser Behauptung aber widersprechen die Berichte der Grammatiker und Scholiasten der spätantiken Zeit, welche von Anwendung der drei-, vier- und fünfzeitigen Längen in der Metrik nichts wissen, sondern ansdrücklich sagen, dass zwischen Rhythmus und Metrum, oder zwischen Rhythmikern und Metrikern ein solcher Unterschied bestehe, dass der Metriker auf strenge Beobachtung der Längen und Kürzen sich beschränkt, der Rhythmiker im Gegentheil auf Kürzen und Längen des Textes keine Rücksicht nimmt, sondern nach Belieben, wie es die Melopöie und Rhythmopöie verlangt, die kurzen als lange und umgekehrt anwendet, die langen Sylben verlängert und die kurzen verkürzt. Dionysius der Halikarnassier, welcher, wie aus seinem Buche neglouvθέσεως ονομάτων zu errathen ist, noch alte Melodien mit Noten versehen besass, sagt im Buche de comp. verb. 11 ausdrücklich: (p. 134 Schaef.) ή μέν γάρ πεζή λέξις ούδενος ούτε ονόματος ούτε φήματος βιάζεται τους χρόνους ούδε μετατίθησιν, άλλ' οΐας παρείληφε τη φύσει τὰς συλλαβάς τάς τε μακράς και τάς βραχείας, τοιαύτας φυλάττει ή δε δυθμική το και μουσική μεταβάλλουσιν αυτάς μειουσαι και αυξουσαι ώστε πολλάκις είς τὰ έναντία μεταχωρείν· οὐ γὰρ ταίς συλλαβαϊς ἀπευθύνουσι τούς χρόνους, άλλὰ τοῖς χρόνοις τὰς συλλαβάς· und p. 130: ή δὲ ὀργανική τε καὶ ώδικὴ μοῦσα — τάς τε λέξεις τοῖς μέλεσιν υποτάττειν άξιοῖ καὶ οὖ τὰ μέλη ταῖς Uebereinstimmend mit Dionysius bemerkt Long. Praef. ad Heph. p. 139: Ετι τοίνυν διαφέψει φυθμού τὸ μέτρον ή το μεν μέτρον πεπηγότας έχει τους χρόνους, μακρόν τε καί βραχύν, και τὸν μετά τοῦτον, τὸν κοινὸν καλούμενον, ός και αυτός πάντως μακρός έστι και βραχύς δ δέ δυθμός ως βούλεται έλκει τους χρόνους πολλάκις γουν και τον βραχύν

und dem Rhythmus nach. Zwischen diesen beiden Gattungen lässt sich hinsichtlich der Melopöie derselbe Unterschied

γρόνον ποιεί μακρόν. Mit diesen stimmt der Schol, Hephaest. p. 150: Ίστέον δέ, ότι άλλως λαμβάνουσι τον χρόνον οί μετρικοί ήγουν οί γραμματικοί, και άλλως οί φυθμικοί οί γάρ γραμματικοί έκεῖνον μακρον χρόνον έπίστανται, τον έχοντα δύο χρόνους, καὶ οὖ καταγίνονται εἰς μεζζόν τι· οἱ δὲ δυθμικοὶ λέγουσι τόνδε (εc. τόν χρόνον) είναι μακρότερον τοῦδε, φάσποντες την μέν των συλλαβών είναι δύο ημίσεως χρόνων την δὲ τριών, την δὲ πλειόνων  $\cdot$  οίον την  $\Omega \Sigma$  οί γραμματικοί λέγουσιν είναι δύο χρόνων, οί δε δυθμικοί δύο ήμίσεως, δύο μέν του Ω μακρού ημίσεως δε χρόνου του Σ, κ. τ. λ. Schol. Dion. Thr. p. 821: Ἰστέον δέ, ὅτι παρὰ τοῖς μετρικοῖς πᾶσα μακρά δίχρονος, παρά δὲ τοῖς τεχνικοῖς τρίχρονός τε καὶ τετράχρονος τρίχρονος μέν ώς ηθλουν, ώθουν, τετράχρονος δέ ώς Θράξ· άλλά και ένος ήμισεως χρόνου, ώς οι και αί, αίτινες ἐἀν λάβωσι τὸ σ, τέλειαι γίνονται μακραί. Noch auffallender ist was Simplicius in den σχόλια σύμμικτα εἰς τὰς κατηγορίας p. 56 aus Porphyrius berichtet: πρός δή ταῦτά φησιν ὁ Πορφύριος . . . τούτω γάρ διαφέρει μετρικός φυθμικού, ό μέν γάρ τοις κατά φύσιν μήκεσι χρηται· ό δε εναλλάττει τάς φύσεις έκατέρου όταν γάρ το δακτυλικόν μέτρον είς παιώνιον ουθμον μεταβάλλει, ταίς μακραις ώς βραγείαις και τάνάπαλιν ένίστε χρηται· ό δέ μετρικός, έαν δεηθείη, τα στοιχεία μεταβάλλει, οξον το ξηρον ξερον λέγει και τον Διώνυσον Διόνυσον. Inter metricos et musicos, sagt Marius Victocinus, propter spatia temporum, quae syllabis comprehenduntur, non parva dissensio Nam musici: non omnes inter se longas aut breves pari mensura consistere, si quidem et brevi breviorem et longa longiorem dicant posse syllabam fieri. Metrici autem: prout cujusque syllabae longitudo ac brevitas fuerit, ita temporum spatia definiri neque brevi breviorem aut longa longiorem, quam natura in syllabarum enuntiatione protulit posse aliquam reperiri und ferner derselbe p. 248 1: Differt autem rhythmus a metro . . . . quod metrum certo numero syllabarum vel pedum finitum sit, rhythmus autem nunquam numero circumscribatur nam ut volet protrahit tempora, ita ut breve tempus plerumque longum efficiat, longum contrahat. P. 2494: Caraufweisen, welcher nach Dionysius des Halckarnassiers Berichten\*) zwischen den οἱ τὰ μέλη γράφοντες und den οἰ

men lyricum quum metro subsistat, potest tamen videri extra legem metri esse, quia libero scribentis arbitrio per rhythmos Dasselbe darüber sagt ferner Diomedes p. 464, Prisciam p. 572, Dionys, Halibarn. p. 104: Μήκους δέ καὶ βραχύτητος συλλαβών ού μία φύσις άλλα και μακρότεραί τινές είσι των μακρών και βραχύτεραι των βραχέων . . . . Αρκεί . . . είρησθαι ότι διαλλάττει καί βραχεία ισυλλαβή βραχείας και μακρά μακράς, και ούτε την αύτην έχει δύναμιν, ούτε εν λόγοις ψιλοίς, ούτε εν ποιήμασιν η μέλεσι δια φυθμών η μέτρων κατασκευαζομένοις πάσα βραχεία καὶ πάσα μακρά. Ferner Serv. de accent. p. 630, Atil. Fort. 2689. Diesen übereinstimmenden Berichten der Grammatiker, von welchen die neuen Metriker keine Notiz nehmen wollen, dürfte man mehr Glauben zu schenken berechtigt sein, da sie zu einer Zeit lebten, zu welcher man viel mehr Kenntniss über Metrik und Rhythmik besass. Sie waren unvergleichlich im Besitze mehrerer Hilfsmittel als uns erhalten worden sind und konnten eben darum in dieser Beziehung gewiss besser unterrichtet Es wurden nämlich zu jener Zeit nach den Angaben Plutarchs und Athenäus (s. oben p. 12) bei den Festlichkeiten der Griechen die ältesten Melodien gesungen. davon lassen sich diese Angaben durch Stellen solcher Männer begründen, welche der classischen Zeit selbst gehören. Aristoxenus am Anfang seines uns erhaltenen Fragments scheint diesen Unterschied zwischen metrischem und musikalischem Rhythmus betonen und hervorheben zu wollen, denn er sagt:

<sup>\*)</sup> Dionys. Halskarn. de comq. verb. pag. 258. Τοῖς δὲ τὰ μέλη γράφουσι τὸ μὲν στροφῶν τε καὶ ἀντιστροφῶν οὐχ οἶον τε ἀλλάξαι μέλος, ἀλλ' ἐάν τε ἐναρμονίους, ἐάν τε χρωματικὰς, ἐάν τε διατόνους ὑποθῶνται μελφδίας, ἐν πάσαις δεῖ ταῖς στροφαῖς τε καὶ ἀντιστρόφοις τὰς αὐτὰς ἀγωγὰς φυλάττειν. Οἱ δέ γε διθυραμβοποιοὶ καὶ τοὺς τρόπους μετέβαλλον, Δωρίους τε καὶ Φρυγίους καὶ Λυδίους ἐν τῷ ἄσματι ποιοῦντες, καὶ τὰς μελφδίας ἐξήλλαττον, τοτὲ μὲν ἐναρμονίους ποιοῦντες, τοτὲ δὲ χρωματικάς, τοτὲ δὲ διατόνους.

τους διθυράμβους bestand. Obwohl es auch hinsichtlich des Rhythmus zwischen beiden Gattungen einen Unterschied

Νῦν δὲ ἡμῖν περί αὐτοῦ λεκτέον τοῦ ἐν τῆ μουσικῆ ταττομένου φυθμού. Auch bei Plato lässt sich dieser Unterschied aus vielen Stellen beweisen Rep. X. 601, Β: ἐάν τε περί σχυτοτομίας τις λέγη έν μέτου και ουθμώ και άρμονία. Leg. 810 Β: προς δε δή μαθήματα άλυρα ποιητών κείμενα έν γράμμασι, τοις μέν μετά μέτρων, τοις δε άνευ ουθμών τμημάτων, α δή συγγράμματα κατά λόγον είρημένα μόνον, τητώμενα φυθμού τε και άγμονίας. Gorg. 502, ο: είτις περιέλοιτο της ποιήσεως πάσης τό τε μέλος και τον φυθμον και το μέτρον, αλλο τι η λόγοι γίγνονται το λειπόμενον; Aristoteles betrachtet in seiner Poetik das Metrum nicht als den wesentlichsten Theil der Poesie cap. I: Πλην οἱ ἄνθοωποί γε, συνάπτοντες τῷ μέτρω το ποιείν, und im cap. IV. bemerkt er πλείστα γάρ ιαμβεία λέγομεν έν τη διαλέκτω τη προς άλλήλους wie auch in der Rhetorik III. p. 1408 b 33: δ δε ζαμβος αὐτή έστιν ή λέξις ή των πολλών, woraus nicht zu schliessen ist, dass die Griechen in jambischen Versen gesprochen haben. Auch bei Aristophanes in den Wolken durch die Wersen, πότερα περί μέτρων η περί ἐπῶν ἢ ρυθμῶν, wozu auch der Scholiast bemerkt καλῶς δάστησι, οὐγάρ εἴτι μέτρον ἐστί, ἥδη καὶ ἔπος : εἴτι δὲ ἔπος, ήδη πάντως και φυθμός και μέτρον διαφέρει δε μέτρον και ψυθμός wie auch in den Fröschen durch das είειειειειε λίσσετε δακτύλοις φάλαγγες mit der Bemerkung des Scholiasten ή ἐπέχτασις τοῦ εἰλίσσετε χατὰ μίμησιν εἴρηται τῆς μελοποιίας Die Angaben der Grammatiker und Scholiasten können nicht anders als richtig betrachtet werden. Die Anwendung der drei-, vier- und fünfzeitigen Längen, sowie von ähnlichen Pausen in der Metrik und wenn es sich auch bewahrheiten liesse, kann zu keinem richtigen Resultat führen, da wir nicht mit Sicherheit wissen können, wenn, wo und um wie viel die Länge verlängert oder verkürzt wurde. Eben desshalb können wir uns auch auf eine richtige Eintheilung oder Erklärung der Ungleichheit der Verse bei lyrischen Gedichten nicht ver-Dass bei der in den Handschriften überlieferten ungleichen Theilung der Verse oder Glieder lyrischer Gedichte einige bald kürzer, andere bald länger sind, dieses hat nichts gibt, der bei den ersteren einfacher als bei den letzteren ist, so ist er bei beiden Gattungen fast spondeisch, theils σύν-

Auffallendes, und lässt sich ohne Anwendung der drei-, vierund fünfzeitigen Längen und Pausen durch die διαφορά φυθμική κατά μέγεθος erklären. Von einer Anwendung der dreivier- und fünfzeitigen Längen in der Metrik macht kein Grammatiker und Scholiast die mindeste Erwähnung, eben so wenig findet sich auch von Avangouous ein Wort, welche nur in der Musik angewendet wurde. Die Alten hatten gewiss auch keine Zeichen zur Bezeichnung dieser drei-, vier- und fünfzeitigen Längen, welche die heutigen Metriker von der Schrift des Anonymus περί μουσικής entlehnten. Allein dieser lebte gewiss später als Aristophanes von Byzanz, der Erfinder der Zeichen der Längen und Kürzen. Aus Mangel an Zeichen für die Bezeichnung der Rhythmen gebrauchten die Alten die langen und kurzen Vokale und versuchten ihre Rhythmen durch geeignete und absichtlich dazu gemachte oder ausgewählte Verse zu bezeichnen, wie es Aristoteles im dritten Buche seiner Rhetorik thut, indem er den rhetorischen Rhythmus durch die Verse

> Δαλογενές είτε Λυκίαν χουσεοκόμα εκατε παὶ Διός. Μετὰ δὲ γὰν, ὕδατά τωκεανὸν ἡφάνισε νύξ

angibt, und dazu noch die Bemerkung macht: Το δὲ σχῆμα τῆς λέξεως (sc. ἐητορικῆς) δεῖ μήτε ἔμμετρον εἶναι μητε ἄρἐνθμον, freilich hat es nicht an Philologen gefehlt (cf. Classen Thukyd. vol. IV. lib. IV. cap. 17 Anm. b) welche auch in den Reden ein Metrum und Verse aufsuchen. Es handelt sich jedoch darum, zu wissen, ob die Alten durch das Metrum der Lexis das ἦθος oder πάθος hervorheben wollten. Eine solche Eigenschaftaber schreiben die bedeutendsten Männer und Auctoritäten des Alterthums dem Rhythmus und Harmonie beim Singen und der Hypokrisis beim Deklamiren zu. Die Hypokrisis aber beobachtete auch die Töne, sagt Aristoteles, die neueren Metriker aber behaupten, dass die alterthümliche Poesie keine Rücksicht auf die Töne beim Vortrag nahm. Da sich diess aber bei keiner Sprache der unseren Planeten

Seros theils ἀσύνθετος. Alle Gesänge beider Gattungen lassen sich noch in drei Kategorien theilen, in ἰδιόμελα, αὐτόμελα

bewohnenden Nationen beweisen lässt, so beruft man sich au das Sanskrit, was erst bewiesen werden muss. Dazu freilich bedarf es einer Reise in den Tartarus, wo man es vielleicht erfahren kann. Es waren jedoch weder die alten Indier noch die Griechen überirdische Wesen, sondern Menschen von derselben Konstruction wie wir. Man könnte vielleicht sagen, dass zur Zeit des Sophokles die Wörter anders betont worden seien als sie jetzt uns überliefert worden sind. Wenn diess aber wahr wäre und bewiesen werden könnte, so vermöchte man doch nicht mit Sicherheit zu wissen, wie sie betont waren. Höchst wahrscheinlich aber ist es, dass sich in einem Zeitraum von zwei Jahrhunderten, von der Zeit des Sophokles nämlich bis zur wirklichen Einführung der Tonzeichen, von Aristophanes dem Byzantiner im Anfang des zweiten Jahrhunderts unserer Zeitrechnung, die Betonung der Sprache gänzlich verändert habe. Zweitausend Jahre sind schon seit der Erfindung und Einführung der Tonzeichen verflossen und die Betonung ist doch in der heutigen Sprache des griechischen Volkes dieselbe, die uns in den Schriften des Alterthums erhalten. Wenn aber die Metriker durch die willkürliche Anwendung der ictus glauben, die antike Betonung gefunden zu haben, so wünschen wir ihnen einerseits Glück, anderseits aber würde vielleicht nicht viel gewagt, wenn man ihnen sagen wollte, dass sie in dieser Beziehung εἰς πίθον Δαναΐδων ὑδροφοροῦσι. Machen sie wirklich Ernst damit, oder wollen sie einfach sich in Hypothesenmacherei üben? Wäre das Erstere begründet, so hätte doch eine Uebereinstimmung hinsichtlich der Theilung und Messung der lyrischen Gedichte zwischen ihnen stattfinden sollen, was nicht der Fall ist; denn anderes theilt Westphal, anders Brambach und Andere anders. Man wird auch nie übereinstimmen, da ein Jeder ein besser musikalisch geschultes Ohr als der Andere zu haben behauptet. Wir aber müssen gleichwohl bei ihrem Vortrag die Ohren mit Baumwolle verstopfen, da was Altes wirklich zu abscheulich klingt. Wir möchten aber gewiss ihre Feinhörigkeit nicht angegriffen wissen und die unsrige nicht überschätzen; ein griechisches Ohr haben sie doch nicht. und προσόμοια. Unter ιδιόμελα versteht man solche Gesänge, welche ein eigenes Metrum und Melodie haben. Unter αὐτό-

Auf diese Feinhörigkeit gestützt, und ihrem besser musikalisch geschulten Ohre Glauben schenkend, haben sie die Hypokrisis gänzlich vergessen für das nicht gesungene Theil, für die άλυρα ποιήματα. Ist aber das Zweite der Fall, dann muss man es als eine παιδιά betrachten und das καί μοι έστω ἄψόητα τὰ εἰψημένα aussprechen. Auf diese Theorie der neueren Metriker gestützt, glaubt unser Landsmann, der Herr Dr. Myriantheus die richtige Eintheilung des antiken Drama's festgestellt zu haben. Er geht nämlich in seiner Schrift "die Marschlieder des griechischen Drama" von den Principien aus, es seien fast alle Rhythmen des Alterthums zum Marsche verwendet, eine Behauptung die sehr bedenklich ist, da die Alten für jede Gattung lyrischer Gedichte eigene Rhythmen, wie Harmonien hatten, welche der Lexis nach ihrem Sinne angepasst wurden (Plat. Leg. 669. C ώστε φήματα ανδρών ποιήσασαι (BC. αί μούσαι) το σχήμα γυναικών και μέλος αποδούναι, και μέλος έλευθέρων αὖ καί σχήματα ξυνθείσαι ουθμούς δούλων και ανελευθέρων προσαρμόττειν, ούδ' αὖ φυθμούς καὶ σχημα έλευθέριον ύποθεῖσαι μέλος η λόγον εναντίον αποδούναι τοις φυθμοίς . . . . ταυτά γε γάρ όρωσι πάντα χυχώμενα, χαὶ ἔτι διασπώσιν οί ποιηταὶ δυθμόν μέν καὶ σχήματα μέλους χωρίς, λόγους ψιλούς είς μέτρα τιθέντες μέλος δ' αὖ καὶ φυθμον ἄνευ φημάτων, ψιλη κιθαρίσει και αὐλήσει προσχρώμενοι, εν οίς δή παγχάλεπον άνευ λόγου γιγνόμενον δυθμόν τε και άρμονίαν γιγνώσκειν, ο τί τε βούλεται και ότω ξοικε των άξιολόγων μιμημάτων . . . των γάρ ψυθμών και τών άρμονιών άναγκατον αύτοτς έστιν εύαισθήτως έχειν καὶ γιγνώσκειν ή πως τις την όρθότητα γνώσεται των μελών (Plat. Rep. III. 398. D: το μέλος 'εκ τριών έστι συγκείμενον, λόγου τε καὶ άρμονίας καὶ ρυθμού), ω προσήπεν ή μη προσήπε του δωριστί και του φυθμου, ον ό ποιητής αυτώ προςήψεν όρθως ή μή; Leg. III. 398. D. Καὶ μὴν τήν γε άρμονίαν καὶ φυθμόν άκολουθεῖν δεῖ τῷ λόγω. 397 Β: καὶ ἐάν τις ἀποδιδῷ πρέπουσαν άρμονίαν καὶ όυθμον τη λέξει. 400. Δ: ους (80. ουθμούς) ιδόντα τον πόδα τῷ τοιούτω λόγω ἀναγκάζειν ἔπεσθαι καὶ τὸ μέλος, ἀλλὰ μή λόγον ποδί τε και μέλει. . . εἴπες ουθμός γε και άρμονία

μελα diejenigen Gesänge, nach welchen viele andere, die dasselbe Metrum mit den αὐτόμελα haben, gesungen wer-

λόγω, ώσπες άςτι έλέγετο, άλλα μη λόγος τούτοις. 'Αλλα μήν, ή δ' ος, ταῦτα γε λόγο 'ακολουθητέον. Leg. II. 661. c: ταθτα δη λέγειν, οίμαι, τούς πας ήμῖν ποιητάς, απες έγω, πείσατε και αναγκάσετε, και έτι τούτοις έπομένους φυθμούς τε καὶ άρμονίας ἀποδιδόντας παιδεύειν οὕτω τοὺς νέους ἡμῶν). Mein Landsmann nimmt an, dass die πάροδος gesungen wurde und um seine Behauptung zu beweisen und durchzuführen, macht er .eine willkürliche Anwendung von drei - und vierzeitigen Längen und Pausen; allzuviel aber ist ungesund. Somit hat er keinen Anstoss an der aristotelischen Definition genommen, πάροδος μέν, ή πρώτη λέξις όλου γορού; er gehet ja noch weiter und behauptet, dass das Wort legis auch die Bedeutung vom Singen habe. Der erhabene Denker aber des Alterthums, der Vater der Logik und grosse Polyhistor gibt die Definition der λέξις in seiner Poetik zweimal cap. VI. Λέγω δε λέξω μεν αθτήν την των μέτρων σύνθεσιν . . . λέγω δε, ώσπες πρότερον εξρηται, λέξιν είναι την δια της όνομασίας έρμηνείαν. Das Wort λέξις ist im Gegensatz zur Μελοποιία und uslos absichtlich von Aristoteles angewendet Poet. cap. VI: λέγω δε λέξιν μεν . . . μελοποιταν δέ . . . cap. XII: πάροδος μέν ή ποώτη λέξις . . . στάσιμον δέ, μέλος χοροῦ . . . Nach Aristoteles, der besten Autorität des Alterthums, dem wir allein in dieser Beziehung mehr Glauben schenken müssen, als jedem anderen späteren Commentator und Scholiasten, wurde die Parodos entschieden nicht gesungen, so dass die willkürliche Anwendung der drei- und vierzeitigen Längen eine ganz überflüssige ist. Dabei behauptet er, dass die Verse σίγα σίγα, λεπτόν ζχνος αρβύλης τίθετε u. s. w., welche die Elektra singend zum Chor richtet (vergl. Dionys. Halikar. de Comp. verb. καὶ μάλιστα των Ευριπίδου μελών, α πεποίηκε την 'Ηλέπτραν λέγουσαν Σίγα σίγα u. s. w.) eine Parodos sei, obwohl die Parodos zum Chorikon nach Aristoteles gehört. Nicht besser verhält sich die Sache mit der "sEodos, welche Aristoteles definirt mit μέρος (nicht μέλος) όλον τραγωδίας μεθ' ο ούκ έστι 2000υ μέλος. Myriantheus betrachtet als sξοδος auch den definitiven Schluss der Tragödie; nun schliessen aber fast alle

den und die Zahl dieser letzteren ist eine sehr grosse, so dass der grösste Theil der Melodien der griechischen Kirche

> uns erhaltenen und zwar diejenigen auf welche er sich beruft, mit einem Chorgesang, was der aristotelischen Definition widerspricht. Denn wenn Aristoteles sagt μέρος οιλον τραγωδίας, μεθ' ο ούχ ἔστι χοροῦ μέλος, so ist damit weder der Chorgesang mit welchem die Tragödie schliesst verstanden, noch kann man behaupten, dass auch eine δευτέρα und τρίτη λέξις χοροῦ nicht stattgefunden habe. Wurde aber das letzte γορικόν, mit welchem die Tragödien schliessen, nicht gesungen, sondern gesprochen, dann sind die willkürlichen drei- und vierzeitigen Längen und Pausen ganz überflüssig. Zu einer näheren Untersuchung und Besprechung dieser Marschlieder ist hier nicht der geeignete Ort. Mein Landsmann macht in seiner Einleitung p. 4 die Bemerkung, dass Dindorf der älteren Ueberlieferung der Handschriften hinsichtlich der Eintheilung der Versmasse folgt, ohne den geringsten Gebrauch von den Fortschritten - wenn man unbegründete Hypothesen und Einbildungen einen Fortschritt nennen darf - auf dem Gebiete der Metrik in unserer Zeit gemacht zu haben. Ich glaube aber kaum, dass ein Philolog, der sich eigentlich um das Wissen kümmert, so etwas so leicht annehmen würde, ohne aus Furcht vor den Consequenzen und Resultaten dieses Fortschrittes den Kopf zu schütteln. Dindorf hat gewiss in dieser Beziehung vollständig Recht, wie er Unrecht hat, indem er in seinen Ausgaben der poetae graeci scenici den Text der handschriftlichen Ueberlieferung willkürlich ändert. Ausgabe nach der handschriftlichen Ueberlieferung, wie die äschyleische Merkels würde eine Wohlthat sein. Landsmann das Princip angenommen hat, dass der musikalische Rhythmus vom Metrum abhängt, und ferner behauptet, es seien alle Rhythmen zum Marschiren verwendet, so können wir es nicht als begründet betrachten; denn nach Aristoteles (Py. 1408, 8) wurden für die Metrik nur zwei Rhythmen angewendet, das γένος έσον und διπλάσιον (Py. 1409, a b: οἱ μὲν οὖν ἄλλοι ἀφετέοι, καὶ διότι μετρικοί) keineswegs aber der παιάν oder ήμιόλιος welcher von den Rednern und Musikern (cf. Aristox. Fragm.) verwendet wurde: Aristot. Py. 1409 a 7:

zu dieser Kategorie gehört. Es scheint, dass die Kirchenväter und Kirchenmeloden der ersten Jahrhunderte, um die Kirchenmusik vor Missbrauch und Corruption zu bewahren, auch in dieser Beziehung dogmatischer Weise handelten, durch die Sanktion einer gewissen Anzahl von Liedern, nach deren Text und Melodie die späteren dichteten. Hinsichtlich der Melopöie der griechischen Kirche lassen sich zwei Hauptepochen unterscheiden; die ältere, welche mit dem achten Jahrhundert schliesst und die neuere, welche mit Johannes Damascenus und seinen Zeitgenossen beginnt. Zur Unterscheidung, welche Melodien der ersteren und welche der letzteren Epoche gehören, stehen uns zwei sichere Mittel zu Gebote, einerseits die Semantik, anderseits der Styl und Charakter der Melodien (s. p. 20) selbst. Während die älteren Ge-

δ δε παιάν ληπτέος από μόνου γάρ ούκ έστι μέτρον τών δηθέντων δυθμών.

Es ist mehr als wahrscheinlich, dass sich uns in den lyrischen Gedichten die rhythmische nicht die metrische Theilung erhalten habe. Dafür spricht die Stelle bei Cicero Orat. c. LV, 183: "A modis quibusdam cantu remoto, soluta esse videtur oratio, maximeque id in optimo quoque eorum poetarum qui luqueoi a graecis nominantur, quos quum cantu spoliaveris, nuda paene remanet oratio. Quorum similia sunt quaedam etiam apud nostros . . . quae nisi cum tibicen accessit orationi sunt solutae simillima. Ferner kommt dabei in Betracht, was Fab. Quintilian (IX, IV. p. 445) bemerkt, der sich mit einer grossen Entrüstung gegen diejenigen Grammatiker wendet, welche ein Metrum in den lyrischen Gedichten zu finden suchen. In molestos incidimus grammaticos, sagt er, qui lyricorum quaedam carmina in varias mensuras coege-Nihil est prosa scriptum, quod non ridigi possit in quaedam versicolorum genera. Hiemit scheint auch Dionysius der Halikarnassier übereinzustimmen, da er bei Besprechung des platonischen Styles Achnliches sagt: Ταύτα καί τά ομοια τούτοις, α πολλά έστιν, εὶ λάβοι μέλη καὶ ουθμούς, ώσπες οὶ διθύραμβοι καὶ τὰ ὑπορχήματα, τοῖς Πινδάρου ποιήμασι δόξειεν αν.

sänge bis in's achte Jahrhundert die στιχηρά und είρμοὶ sind wurden um dieselbe Zeit auch andere Gesangsgattungen eingeführt wie die ἀναγραμματισμοί, ἀναποδισμοί, οἶκοι, πολυέλεοι, καλοφωνικά, παππαδικά, κατανυκτικά, κρατήματα, χερουβικά, κοινωνικά, ἀλληλουάρια, und zwischen diesen Gattungen besteht nach den Berichten des Lampadarius Manuel Chrysaphes hinsichtlich der Melopöie ein bedeutender Unterschied\*). Es sind diese die vorzüglichsten Compositionen und bieten im Singen nicht geringe Schwierigkeiten. Die Thätigkeit der späteren Meloden ist am meisten auf derartige Compositionen gerichtet und auf Verschönerung der älteren durch Hinzufügung derjenigen ὑποστάσεις, welche μέλη und Θέοεις genannt werden\*). Die Zeichen dieser

<sup>\*)</sup> Manuel Chrysaphes. Cod. gr. Ox. Nr. 38: 'Αλλά μηδέ τον δρόμον, ω ούτος, της μουσικης άπάσης τέχνης και την μεταχείρησιν άπλην τινα νομίσης είναι και μονοειδη ωστε τον ποιήσαντα στιχηρον καλοφωνικόν μετά θέσεων άρμοδίων, μη μέντοι γε και όδον τηρήσαντα στιχηρού, καλως ήγεισθαι τουτον πεποιηκέναι . . . μη τοίνυν νόμιζε άπλην είναι την της ψαλτικης μεταχείρησιν, άλλά ποικίλην και πολυσχεδη, και πολύ τι διαφέρειν άλληλων γίνωσκε τὰ στιχηρά, και τὰ κατανυκτικά, και τὰ κρατήματα, και τὰς μεταχειρήσεις αὐτῶν, και τὰ λοιπά, περι ἄ ή τέχνη καταγίνεται άλληγὰρ ή όδος και μεταχείρησις στιχηρού, και άλλη κατανυκτικού, και έτέρα κρατήματος, άλλη χερουβικού, και άλλη λουαρίου, και άλλη μεγαλυναρίου, και έτέρα τῶν οίκων . . .

<sup>\*)</sup> Manche Zeichen, welche zu den 'Υποστάσεις gehören, sind erst im achten Jahrhundert eingeführt. Sie kommen erst in den Melodien des Johannes Damascenus und seiner Zeitgenossen vor; in den στιχηρά des CM. Grp. A finden sich keine Spuren davon. Diese Zeichen aber gehören weder zu den τόνοι (auch σώματα und πνεύματα genannt) noch zu den δυνάμεις, welche den fünfzehn Saiten des Dekapentachordon entsprechen. Sie zeigen eigentlich Zeitmass und Θέσεις. Diese Θέσεις sind für die Melopöie, was die Figuren in der Rhetorik. Einige entsprechen den bei den Alten ονόματα σημεία καὶ σχήματα τοῦ μέλους — sie werden auch einfach μέλη ge-

υποστάσεις sind in den CM. Grp. A und B mit rother Tinte geschrieben, damit man dem ursprünglichen Text der Melodie von den später hinzugefügten Verschönerungen und Verzierungen unterscheiden kann. Auch zu dieser Zeit war die Freiheit des Melodus hinsichtlich der Melopöie eine nicht absolute, sie war nämlich beschränkt durch die von der Kirche aufgestellten und sanktionirten Θέσεις welche man bei Componirung von Kirchenmelodien nicht überschreiten durfte. Wie wir aus der Schrift des Lampadatius Manuel Chrysaphes erfahren, beobachtete man in den griechischen Kirchen das grösste conservative Verfahren hinsichtlich der Melopöie, und derselbe Chrysaphes treibt in der Einleitung seiner Schrift eine feindselige Polemik gegen den Neoterismus und Känotomie mancher gleichzeitigen Melopoioi, und fordert

nannt - nämlich den πρόληψις, ἔκληψις, κομπισμός, μελισμός, τερετισμός. Θέσις sagt ferners M. Chrysaphes, λέγεται καὶ ή τῶν σημαδίων ἔνωσις, ήτις ἀποτελεῖ τὸ μέλος καθώς γάρ έν τη γραμματική των κδ΄. στοιχείων ή ένωσις συλλαβηθείσα αποτελεί τον λόγον, τον αντόν δή τρόπον, και τα σημεία των φωνών ένουμενα επιστημόνως αποτελούσι το μέλος. Die George Welche am Anfang der meisten CM. Grp. B gesetzt sind, dienten auch als Regel und Gesetze der Melopöie, die man bei Componirung nicht überschreiten durfte. Darüber sagt Chrysaphes: τον μεν Γλυκήν Ιωάννην (vielleicht im 9. bis 10. Jahrh.) πεποιημέναι τὰς μεθόδυς τῶν κατὰ τὴν ψαλτικὴν θέσεων, τὸν δε ματστορα 'Ιωάννην μετ' αὐτὸν την ετέραν μεθοδον των κρατημάτων και την των έτέρων στιχηρών . . . . . Γίνωσκε γάρ ὅτι τὰς προειρημένας τῶν θέσεων μεθόδους οὖκ ἐποίησαν ούτοι διά τὸ ψάλλειν ταύτας ώς μαθήματα, άλλ' ώσπες δρον τινά και κανόνα τιθέντες και νομοθετούντες, έκείνου δήλοί είσιν, μη άρχούμενοι κατά την ψαλτικήν μόναις ταϊς λεγομέναις παραλλαγαίς, μηδέ τους υστέρους ήμας άρκεισθαι βουλόμενοι, καὶ διὰ τοῦτο ποιοῦντες, ἄπες φθάσαντες εἰρήκαμεν, ίνα πρός αὐτὰ βλέποντες οί μετ' αὐτούς, ώς πρός τι παράδειγμα, αὐτοί μη έχειν ύπερβαίνειν τε τοὺς τοιούτους ὅρους τε και κανόνας, και τοις λοιποις απασιν, όσοι δή και βούλονται κατά το ψάλλειν ένεργείν, των τοιούτων ύφηγηταί γίνωκται.

seine Schüler und Freunde auf, der von den älteren Meloden aufgestellten Regel treu zu bleiben\*), welcher von einem Lehrer der Musik folgende sechs Bedingungen verlangt.

Οίδας ως οι πρόημων διδάσκαλοι πάντες \*) M. Chrysaphes. σύμφωνοι ήσαν άλλήλοις και έαυτοῖς, και ούδεν έν ούδενι διεφέροντο τῷ πρωτοτύπῳ κανόνι της ἐπιστήμης ἐπόμενοι . . . . καὶ ἐν τοῖς καλοφωνικοῖς στιχηροῖς οἱ τούτων ποιηταὶ τῶν κατὰ τὰ ἰδιόμελα μελών οὐκ ἀπολείπονται, ἀλλὰ κατ' ἔχνος ἀκριβως ακολουθούσιν αυτοίς, καὶ αυτών (Mss. αυτοίς) μέμνηνται (αύτα μιμούνται?). ώς γούν έν μέλεσι διά μαρτυρίαν έκ τών έχεισε μελών ένια παραλαμβάνουσην απαραλλάχτως, καθάπερ έν τῷ στιχηραρίω (es sind damit die στιχηρά der CM. Grp. A gemeint, welche ganz unantastbar blieben im Verlauf der Zeiten) έχκεινται, καὶ τὸν έκεῖσε πάντα δρόμον παρ' ὅλον τὸ ποίημα τρέχουσιν άμετατρεπτί, και τῷ προτέρῳ τε τῶν ποιητων αεί ο δεύτερς έπεται, και τούτο ο μετ' αὐτόν, και πάντες άπλως της απλανούς έχονται της τέχνης όδου. Ο τι δε ταυθ' ούτως έχει, καθάπερ έγω φημι, νῦν δηλον έντευθεν · ό γὰρ χαριτώνυμος μαίστωρ ό Κουκουζέλης έν τοῖς ἀναγραμματισμοῖς αὐτοῦ τῶν παλαιῶν οὐκ ἐξίσταται στιχηρῶν, ἀλλὰ κατίει τούτοις ακολουθείν, δυνάμενος αν πάντως και αύτος, ώς οί νυν, καὶ πολύ μαλλον είπες ούτοι, μέλη μόνα ποιείν ίδια μηδέν κοινωνούντα τοῖς πρωτοτύποις αὐτών στιχηροῖς άλλ' [ούχ'] ούτως έποίει, ούτε της έπιστήμης προσημόντως επαίειν (έπαίσσεν?) έδόκει · δί δ καὶ κατ' ακρίβειαν του των παλαιών στιχηρών έγεται δρόμου, και αὐτῶν οὐ πάνυ τοι έξίσταται τοῖς τῆς επιστήμης νόμοις πειθόμενος κάν τοις κατανυκτικοίς δε των προ αὐτοῦ τέχνη ἐνευδοκιμησάντων μιμεῖται ὁ μετ' αὐτόν, καί έν τοῖς κρατήμασι, καί τοῖς χερουβικοῖς υμνοις όμοίως: κομματιαστών γάρ των έν αύτοις μελών όντων, εύροι τις αν τους πάντας ποιητάς σκοπούμενος άκριβώς, επίσης τε χρωμένους αύτοις και συμφωνούντας άλλήλοις ού μήν δή, άλλά καὶ ἐν τῷ μεγάλῳ ἐσπερινῷ τῷ αὐτῷ χρῶνται κανόνι καὶ τῇ αὐτῆ συνηθεία καν τῷ πολυελέῳ δὲ, καὶ τοῖς ἀντιφώνοις λεγυμένοις και τοῖς οίκοις όμοίως. Των οίκων δὲ πρώτος ποιητης (immer in der Bedeutung μελοποιός zu verstehen) ὁ 'Avsώτης ύπηρξε, και δεύτερος ὁ Γλυκύς τὸν 'Ανεώτην μιμούμενος' έπειτα τρίτος ό Ήθικος ονομαζόμενος, ώς διδάσκαλος έπόμενος

Πρώτον τοίνυν έστι το ποιείν τινα θέσεις προσηκούσας και άρμοδίας έπομενον τῷ ὅρῳ τῆς τέχνης.

Δεύτερον το μή εγκύπτοντα τῷ βιβλίῳ καὶ ὁρῶντα, άλλα καὶ βιβλίου χωρὶς γράφειν ἀσφαλῶς καὶ ως ή τέχνη βούλεται, εἴ τι ἄν τις ἐπιτάξειε γράφειν.

Τρίτον τὸ ἀμελετήτως μὴ προδιασκεψάμενον, ἀλλ' ἄμα τῷ θεάσασθαι, δύνασθαι παντοῖα ψάλλειν μαθήματα παλαιά τε καὶ νέα τοῦ ἀπταίστου πάντως ἐχόμενον.

Τέταρτον το αμελετήτως ψάλλειν μεν αὐτον, άλλου δε το ψαλλόμενον γράφειν τε καὶ ψάλλειν όμοίως εκείνω.

Πέμπτον το παντοία ποιείν ποιήματα η καθ .... η καὶ ἐξ ἐτέρων ἐπιτάγματος, καὶ μετὰ μελέτης καὶ ταύτης ἐκτός. Εκτον καὶ τελευταίον ή των ποιημάτων κρίσις ἐστὶν,

τοῖς προειρημένοις δυσίν, και μεθ' άπάντων αὐτῶν ὁ χαριτώνυμος Κουκουζέλης, ος καὶ μέγας τῷ ὄντι διδάσκαλος ήν, καὶ ούδενος των προ αύτου παραχωρείν είχε της επιστήμης · είπετο οὖν κατ' ἔχνος αὐτοῖς, καὶ οὐδέν τι τῶν ἐκείνοις δοξάντων καὶ δοκιμασθέντων καλώς [έγειν] δείν ڜετο καινοτομείν, δὶ δ οὐδ' έκαινοτόμησε. Οὐδὲ Λαμπαδάριος Ἰωάννης ὕστερος ὧν, καὶ κατ' ουδέν έλαττούμενος των προτέρων, και αύταις λέξεσι γράφων [ί] δία χειρί, έφη, μιμεῖσθαι κατά το δυνατόν τον παλαιον ακάθιστον, και ούκ ήσχύνετο γράφων ούτως, εί μή μαλλον και έσεμνήνετο, και τοις λοιποις ώσπες ένομοθέτει διά του κατ' αὐτὸν ὑποδείγματος, τοῦ τῶν παλαιοτέρων ζηλου μηδύλως έξιστασθαι μηδέ καινοτομεῖν δέ τι παρά τὰ καθ' ἄπαξ δόξαντα καλώς έχειν αύτοις, και καλώς γε ποιών. Εκείνος τε ούτως έφρόνει, και φρονών έλεγε, και λέγων ούκ έψεύδετο. άλλα τούς παλαιούς εμιμείτο τούς τη επιστήμη ενδιαπρέψαντας. Καὶ ἡμᾶς, εί γε μὴ μέλλοιμεν τῆς άληθείας τῆς κατ' έπιστήμην άκριβείας διαμαρτάνειν, ποιείν ούτω προσήκει, καί ποιούντας, μέμψαιτ' αν όρθως ούδείς, εί μη έπαινέσειε. Εί δὲ κάγω ταυτα ποιώ, και της των παλαιών μιμήσεως κατά τὸ δυνατὸν ούκ ἀφίσταμαι, ούδ' ἐκστήσομαι, ἔως αν των τοιούτων ύγιαίνοντι κριτηρίω δύνωμαι χρησθαι, έγω μέν ούκ αν είποιμι, την άλαζονίαν και τον τύφον άποπεμπόμενος άλλοι δέ, οξς τούτων τε εμέλησε (καὶ ή αλήθεια παρά πάντων πεφίληται), κρινούσί τε καὶ έρούσι.

ἴσως μὲν καὶ τὸ δύνασθαι κρίνειν καθ' ὅ,τι τε καλῶς ἄν ἔχη καὶ ἀσφαλῶς, καὶ καθ' ὅ,τι μή τσως δε καὶ τὸ δύνασθαι ἀπὸ μόνης τῆς ἀκοῆς τὸ τοῦ δεὶνος ποίημα γνωρίζειν, ὅπερ πάντων κάλλιστον τῶν ἐν τῆ τέχνη ἐστί.

Τούτων τῶν εἰρημένων ε̈Ε κεφαλαίων ὁ τὴν ἐπιστήμην ε̈χων καὶ δυνάμενος, ως ἡ τέχνη βούλεται, χρῆσθαι αὐτοῖς, διδάσκαλος ων τέλειος λοιπόν ποιητῶν καὶ ποιημάτων, καὶ γραφέτω καὶ διδασκέτω καὶ ψήφους κρίνων ἐξαγέτω περὶ τῶν οἰκείων καὶ περὶ ων ἄλλοι ποιοῦσι, μᾶλλον δὲ περὶ τούτων τὰ γὰρ ἴδια αὐτὸς μὲν ἀκολουθῶν τῆ τέχνη συνθέσει, τῶν δέ περὶ αὐτῶν ἐξάξουσι ἔτεροι ψῆφον.... Ο΄ δὲ μήτε τὴν ἐπιστήμην αὐτῶν ἔχων, μήτε διὰ τοῦτο δυνάμενος αὐτοῖς χρῆσθαι, σιγάτω.

Der grösste Theil der griech. Kirchenmelodien gehören dem τόπος μεσοειδής an, so dass auch in dieser Beziehung die Melopöie der griech. Kirche dieselben Regeln der platonisch-aristotelischen Theorie beobachtet (cf. oben p. 66). Weniger sind solche, welche dem τόπος ὑπατοειδής und νητοειδής gehören, und mit Recht, denn diese als μαλακαί, συμποτικαί und θρηνφόδεις werden auch von dem platonischen Sokrates als zur Erziehung und zur Sittlichkeit nicht geeignet betrachtet, dass aber auch die Kirche diesen letzteren nicht entbehren konnte, liegt in der Natur solcher Gesänge, die theils einen threnödischen theils einen panegyrischen Charakter tragen. Man kann davon leicht die Ueberzeugung gewinnen, wenn man die liturgischen Bücher der griechischen Kirche aufschlagen wollte.

Was die Notirungsschrift anbetrifft, welche man als eine Erfindung des Johannes Damascenus im achten Jahrhundert betrachtete, so ist es gänzlich unbegründet. Angenommen, dass Johannes Damascenus von keiner bedeutenden Quelle als Erfinder dieser Semantik sondern als Hymnograph und Melod genannt wird\*); so steht dies im Widerspruch mit

<sup>\*)</sup> Kedrenus p. 456 D sagt: Ο΄ όσιος Ίωάννης καὶ μελωδός ώνομάσθη, μετὰ τοῦ Κοσμᾶ τοῦ ἐπισκόπου Μαϊουμᾶ καὶ Θεοφάνους ἀδελφοῦ Θεοδώρου τῶν Γραπτῶν, διὰ τὸ αὐτοὺς μελω-

den uns erhaltenen Handschriften des fünften und siebenten Jahrhunderts, welche die Notirungsschrift tragen und zwar

> δήσαι τα έν ταις έκκλησίαις των Χριστιανών τετυπωμένα ψάλ-Lεσθαι. Es ist aber diess eine Uebertreibung, denn diese Namen kommen in den CM. Grp. A und B am seltensten vor. In 60 CM. die ich bis jetzt benützte, finden sich nur drei Melodien des Johannes Damascenus, ein άλληλουάριον, ein χερουβικόν und ein κοινωνικόν, selbst Χρύσανθος kennt nicht mehrere. Der Name des Θεόδωρος kommt gar nicht vor. Der CM. Grp. A der münchener Staatsbibliothek enthält sehr wenige Melodien, welche dem Ἰωάννης μοναχὸς und Κοσμᾶς βεστήτως zugeschrieben sind. Es stimmen aber in dieser Beziehung nicht alle CM. dieser Gruppe überein, und dabei ist es fraglich ob dieser Ἰωάννης μοναχός derselbe Damascenus ist, wie auch der Κοσμας, denn der Erstere wird in den drei erwähnten Gesängen worüber alle CM. Grp. B. übereinstimmen, τοῦ όσίου πατρὸς Ίωάννου τοῦ Δαμαςκηνοῦ, und der letztere in dem Grp. A βεστήτως nicht ἐπίσκοπος genannt. Wenn übrigens dieser μοναχὸς derselbe Damascenus ist, warum enthalten die CM. Grp. A auch diejenigen Gesänge desselben, welche die Parakletike enthält, sondern nur die des Anatolius, der gewiss kein anderer ist als der Patriarch? Im CM. monacensis Nr. 479 geschrieben im 11. Jahrh., werden einige Gesänge folgenden Namen zugeschrieben: 'Ανατόλιος, Γεώργιος Νικομηδείας, Γερμανός πατριάρχης, 'Ανδρέας 'Ιεροσολυμίτης, Κυπριανός, Κοσμας μοναχός Βεστήτωρ, Συνεώτης, Ίωάννης μοναχός, Βυζάντιος πρωτόθρονος, und zwar von derselben Hand des Abschreibers. Von einer späteren Hand des 14. oder 15. Jahrh. sind manche Melodien desselben auch folgende Namen hinzugefügt: Στέφανος Αγιοπολίτης, Σέργιος Αγιοπολίτης, Έφραίμ Καρίας, Λέων δεσπότης, Θεοφάνης πρωτόθρονος, Άνδρέας Πύβόος, Βασίλειος, Στουδίτης (Θεόδωρος?), Βαβύλας. In anderen CM. Grp. A auch P'ωμανός μελωδός, Σωφρόνιος πατριάρχης und zwar von diesen letzteren finden sich auch mit Noten versehene Psalmen. Bei anderen CM. Grp. A fehlen diese Namen gänzlich und andere geben statt dieser andere. Fraglich ist dabei, ob diese Namen die der Hymnographen oder die der Meloden sind. Wir dürfen mit Sicher

von derselben Hand, was der schlagendste Beweis gegen diese Behauptung ist. Auch Fetis in seiner Biographie uni-

> heit annehmen, dass sie die der Meloden sind. Nach unserer Ansicht verhält sich eigentlich die Sache so, dass Anfangs die Melodien der CM. Grp. A anonym waren. Im Verlauf der Zeit wurden dieselbe στιχηρά auch von anderen anders componirt und so finden sich dieselben στιχηρά der CM. Grp. A. auch in den CM. Grp. B, deren Melodien himmelweit verschieden sind und zwar den genannten Personen zugeschrieben. In der späteren unkritischen Zeit hat man diese Namen auch als die der Hymnographen betrachtet, und von unkundigen Abschreibern sind sie aus den Melodien der CM. Grp. B in die der Grp. A übertragen worden. Auf dieselbe Weise sind diese Namen in diejenigen Handschriften aufgenommen, welche diese Lieder ohne Noten erhalten, so dass eine nicht geringe Verwirrung hinsichtlich der Hymnographie entstand. ist es unmöglich, den wahren Sachverhalt zu erkennen, welches die Meloden und welches die Hymnographen sind. Wie wenig man sich aber auf diejenigen verlassen darf, welche sich mit der Hymnographie der griech. Kirche beschäftigten, sowie auch auf die in derartigen Handschriften als Hymnographen vorkommenden Namen, zeigt folgender Fall. Man hat schon der handschriftlichen Ueberlieferung nach den Weihnachts-Kanon als ποίημα Κοσμα μοναχού angenommen. doch Gregorius der Theolog seine Rede εἰς τὰ Θεοφάνια (or. 38) mit der ersten Ode dieses Kanon in folgender Weise: Χριστός γεννάται δοξάσατε . . . . καὶ ἵνα άμφότερα συνελών είπω, Ευφραινέσθωσαν οί ουρανοί και αγαλιάσθω ή γη und diess letztere ist der Anfang eines Liedes desselben Tages, welches, sich in allen CM. Grp. A findet im Monacense fol. 91. Eben so werden mehr als zehn Gesänge, welche sich in CM. Grp. A finden von demselben Gregorius in seinen Reden citirt, theils vollständig theils Bruchstückweise. Ferner sagt Theodorus Studites (cf. Κωνστ. Παππαρηγοπούλου Ίστορία του Έλληνικού έθνους τομ. γ΄. Σελ. 700) Παραστέλλονται ψαλμφδίαι αρχαιοπαράδοτοι, εν αίς περί είκονων άδεταί τι, und eben so spricht Konstantinus Porphyrogennetus, (De ceremon. aulae byzant. Vol. II p. 437) von άρχαιοπαράδοτοι μελφδίαι τῶν

verselle des musiciens, eigentlich in einem dem ersten Bande (Paris 1835) vorgesetzten Resumé philophique de l'histoire de la musique, spricht die Erfindung der genannten Semantik dem Johannes Damascenus ab, und zwar mit vollem Rechte, will aber die Entdeckung gemacht haben, dass der griech. Kirche ihr Notirungssystem von den Kopten genommen habe. Dem Fetis widerspricht Kiesewetter (Ueber die Musik der neueren Griechen zweite Abhandl. p. 23) welcher behauptet (p. 38), dass die Erfindung der Notirungsschrift und deren Ausbildung und Vollendung, die sich in den Papadiken findet, in den Zeitraum vom 9. bis ins 13. Jahrhundert zu setzen sei\*). Beider Meinung ist aber unrichtig, und beide gehen in dieser Beziehung in's Extreme; denn was die Behauptung des ersteren anbetrifft, so sind wir im Stande mit schlagendsten Gründen zu beweisen, dass diese Semantik den prosödischen Zeichen hervorgegangen und

cirtiquirar. Die Ansicht, die wie über die Lieder der CM. Grp. A ausgesprochen, gilt nur für die Melodien, welche sich in diesen der CM. Grp. A finden, keineswegs aber auch für all diejenigen welche die heutigen liturgischen Bücher der griech. Kirche enthalten.

<sup>\*)</sup> Burney, A general history of music vol II: I schall, however, for the gratification of the curious in these matters, exhibit here fourteen musical characters which occur in Greek Mss. of the Evangelists, written in capitals during the seventh eigth, and with centuries, though, at present, they are wholly unintelligible, even to the Greeks themselves. I have already observed that the more ancient the Mss. the fewer and more simple are the notes: the Alexandrinus, in the British Museum has none; and the Evangelisterie Mss( in the Harleian Collection, 5785, 5598, both of the tenth century, have only such as these, which were copied in Greece by the Abata Martini . . . . . . . . . . The codex Ephem, in the King's library at Paris, of the fift century, has likewise the same kind of musical notes; and it is assigned as a reason for the, codex Alexandrinus not having them, that it was written for private use, not for the service of the church.

herausgebildet hat, was wir in Zukunft in einer besonderen Schrift, deren Aufgabe die Erklärung der Semantik und alles dessen sein wird, was damit in Verbindung steht, ausführlich auseinander zu setzen beabsichtigen. Was die Behauptung Kiesewetters betrifft, so hat er nicht bemerkt, dass die Handschrift, die Villoteau von den griech. Mönchen in Kairo bekommen und welche alle Zeichen, die sich in den späteren Papadiken vorfinden, enthielt, im Jahre 825 geschrieben war (vergl. Villoteau p. 786, Anmerk. 1), übrigens kommen alle diese Zeichen in den Melodien des Johannes Damascenus und seiner Zeitgenossen vor\*). Dabei behauptet Kiesewetter unrichtig, dass die Notirungs-Zeichen, welche in den Evangelien des fünften bis ins neunte Jahrhundert vorkommen. einem anderen früheren Notirungs-Systeme gehören sollen. Diese Täuschung aber kommt einerseits daher, dass man von dem ganzen Notirungssystem durchaus keinen Begriff hat, und andererseits davon, dass man geglaubt hat, die Evangelien seien gesungen worden. Die Evangelien sind die ältesten Handschriften, bei welchen nur wenige Zeichen beinahe 15 - in Ge brauch sind, weswegen man meinte, die Semantik sei in der späteren Zeit vervollkommnet. Die Zeichen, die in derartigen Handschriften vorkommen, sind nicht für das Singen, sondern für das Lesen; ein solches Lesen aber, welches zwischen Singen und Sprechen steht, d. h. zwischen der συνεχή und διαστηματική φωνή, welches Aristides Quintilianus, der Einzige der es erwähnt, μέση φωνή nennt \*\*). Wenn aber bei derartigen Handschriften wenige Zeichen

<sup>\*)</sup> Der CM gr. Grp. A. Parisin. Nr. 261 enthält mit Noten versehene Psalmen, welche dem Sophronius zugeschrieben sind. Eben so finden sich in anderen CM. Grp. A Melodien die man Personen, welche vor Johannes Damascenus lebten, zuschreibt. Diejenigen Gesänge, von denen Kedrenus sagt, sie seien von Kaiser Theophilus componirt, finden sich in keinem CM. Grp. A.

<sup>\*)</sup> Aristid. Quintel. p. 7. Της κινήσεως (scil. φωνης έστιν) ή μεν συνεχης, ή δε διαστηματική, ή δε μέση, — μέση δε ή έξ άμφοῖν συγκειμένη ή μεν οὖν συνεχης έστιν, ή διαλεγόμεθα μέση δε, ή τὰς τῶν ποιημάτων ἀναγνώσεις ποιουμεθα.

vorkommen, so ist daraus nicht zu schliessen, dass das Notirungssystem zu jener Zeit nicht vollkommen war. Die Ursache liegt darin, dass man mehrerer nicht bedurfte, da die Erhöhung und Senkung der Stimme in dem Zwischenraum einer Oktave sich bewegt und deren Grenztöne nie überschreitet. Der Text bei derartigen Handschriften ist in ungleiche Verse getheilt. Am Anfang und Ende desselben Verses wird dasselbe Zeichen gesetzt, welches die Erhöhung oder Erniedrigung der Stimme zeigt, und der Vers schliesst mit demselben Ton, mit dem er beginnt. Die prosödischen Zeichen steigen auf- und abwärts indem die περισπωμένη die μέση, die όξεια die Terz aufwärts, die βαρεία die Terz abwärts der περισπωμένη zeigt. Die Zeichen sind bei derartigen Handschriften theils über den Text am Anfang und Ende des Verses, theils unter dem Texte. Die ersteren zeigen die Erhöhung und Erniedrigung der Stimme im Uebergang von einem Vers zum anderen, die letzteren Transpositionsscalen. Bei den ältesten wie auch späteren derartigen Mss. kommen immer dieselben Zeichen unverändert vor. Die münchener Staatsbibliothek besitzt zwei solche Handschriften; die eine aus dem siebenten, die andere aus dem eilften Jahrhundert, und beide tragen dieselben Zeichen, wie auch die der Pariser Bibliothek, ohne die geringste Abweichung. Die Behauptung, dass in der genannten Notirungsschrift im Verlauf der Zeiten eine Aenderung stattgefunden habe, ist unrichtig. Diese Aenderung ist nur eine scheinbare und hängt von der Hand der Abschreiber ab; die Bedeutung der Zeichen bleibt immer dieselbe, wie dies auch bei den Buchstaben des Alphabets der Fall ist. Wir finden also diese Notirungsschrift bereits im fünften Jahrhundert in Anwendung. Es ist nun die Frage, ob sie nicht früher erfunden worden und wer der Erfinder war. In der oben erwähnten musikalischen Abhandlung des Johannes Damascenus wird Ptolemäus der Musiker als Erfinder genannt. \*). In wie weit

<sup>\*)</sup> Ι. Damasc. Εγώ μεν, ώ παιδίον έμοι ποθεινότατον, ήρξάμην.... του έρμηνευσαι και διδάξαι ύμας την ύυθμητικήν ταύτην τέ-

diese Nachricht wahr ist, und ob dieser Ptolemäus der bekannte Harmoniker, ist noch fraglich. Es ist jedoch mehr als wahrscheinlich, dass die Erfindung dieser Semantik in eine frühere Zeit fällt, als ins fünfte Jahrhundert. Auch die Nachricht des Johannes Damascenus scheint wahr zu sein, dass Ptolemäus der Musiker der Erfinder ist: dieser Ptolemäus aber kann kein anderer sein als der bekannte Harmoniker. In Ptolemäus Harmonika (lib. 2 cap. 12) wird Erwähnung des Wortes Σύρμα gemacht (ἀναπλοκής, καταπλοκής σύρματος καὶ όλως τής δια τῶν ὑπερβατῶν φθόγγων συμπλοκής) und in der erwähnten Semantik findet sich ein Zeichen σύρμα genannt, welches dieselbe Bedeutung mit dem ptolemäischen σύρμα hat, und bei keinem anderen Harmoniker vorkommt. Mag Ptolemäus oder ein anderer der Erfinder sein, jedenfalls ist diese Semantik sehr merkwürdig, da sie dem heutigen abendländischen Notirungssystem gar nicht untergeordnet ist, ja in mancher Beziehung reicher, und bei Uebertragung der Melodien dieser Semantik ins moderne Abendländische würde man in Verlegenheit gerathen. Die griech. Kirche hatte vollständig Recht auf dieser Semantik bis zu den letzten Zeiten zu beharren, denn als Guido von Arezo den Grund zu dem heutigen ländischen Notirungssystem legte, besass bereits die griech.

χνην . . . . δίκαιον, δι άκροατά, εκλεξασθαι άπο πάντων, και γράψαι τὰ λυσιτελέστερα · καὶ μή μοι λέγε, τίς ταύτην τὴν ξυθμητικὴν πεποίηκεν καὶ πόθεν ἤρξατο · ἐκ μακρῶν γὰρ τῶν χρόνων καὶ ἀπὸ παλαιῶν μὲν ἐξετέθη, καὶ καθῶς ὑμᾶς ὁ λόγος πρόσω διδάξει . . . . . φέρε δὴ εἴπωμεν καὶ περὶ τόνων τόνοι μέν εἰσι τρεῖς · ἡ ἴση, τ · ὀλίγον (in derselben Schrift such μακρόν genannt) καὶ ὁ ἀπόστροφος, ἃ καὶ ἄνευ πνευμάτων συνίστανται · καὶ καλοῦνται καὶ λέγονται τόνοι ἡ ὀξεῖα καὶ ἡ πεταστή, καὶ εἰσι, δὶ δ καὶ συστέλλονται ἐπιτιθεμένου αὐτοῖς τόνου, καὶ διὰ τοῦτο τόνοι κυρίως οὐ λέγονται · πᾶς γὰρ τόνος ἐκ τόνου δεχόμενος μείωσιν, οὐκ ἔστι τόνος κυρίως ἀλλὰ καταχρηστικῶς · δὶ δ καὶ Πτολεμαῖος ὁ μουσικός, ὡς μανθάνομεν, πάντων ἀρχαῖος ἐφεῦρε τοὺς τόνους τούτους.

Kirche eine so vollkommene Notirungsschrift, welche mit der heutigen abendländlischen noch wetteifern kann, und wenn Villoteau diese Semantik, obschon er sehr wenig davon verstand, un ouvrage ingénieusement conçu, et savamment executé par des hommes de beaucoup d'imagination, de beaucoup d'esprit et très-instruits nannte, so ist damit wenig gesagt. Es scheint aber, dass wenn wir Kircher Glauben schenken wollten - und warum nicht? - eine ähnliche, wie die Guidonische Notirungsschrift den Byzantinern früher bekannt war, und wahrscheinlich ist es als eine byzantinische Erfindung zu betrachten; denn Kircher in seiner Mesurgia Universalis Vol. I. p. 213 erzählt Folgendes. Totius igitur Musici negotii hodie usitati inventionem (quo ascensus descensusque vocum per diversi valoris notulas repräsentantes, intra pentadas liniares, vel, ut clarius dicam intra quinque liniaria spacio coartamus) plerique Guidoni Aretino adscribunt. Verum cum antiquarum Bibliothecarum latebras diligentius excusissem, inveni tandem multo autem in usu fuisse spacia illa liniarea quibus intervallo harmonica referimus. Nam in itinere meo Melitensi, Messanensem S. Salvatoris bibliothecam graecis Mss. instructissimam, dum lustrarem, Manuscriptius hymnorum liber ab illis monachis mihi exhibitus fuit aute 700 circiter annos scriptus, in quo multi hymni musicis notis expressi cernebantur. Aus dieser Handschrift gibt Kircher gleich unmittelbar folgendes Schema, dessen griech. Text verdorben ist und dessen Wiederherstellung unmöglich ist;



Παρθε νι η με γα χαΐος θως δο τε δωτως εαων μητες απομο σύνης. Ein solches Notirungssystem konnte man zu jener Zeit nicht anwenden, einerseits, weil es im Vergleich mit der zu jener Zeit existirenden Semantik der griech. Kirche sehr

mangelhaft war, und anderseits, weil, um alle Melodien notirt zu haben, gewiss die Menbranen der ganzen Welt nicht ausgereicht haben.

Was die Solmisation anbetrifft, so wendeten die Byzantiner die Vokale des griech. Alphabets theils mit dem Buchstab ν, theils mit τ verbunden wie Νενανῶ, νανά, wo die Vokalen α, ο und ω die ganze Töne die ε und ι die Halbtöne zeigen. Aus diesen sind die ἐνηχήματα und ἐπηχήματα jeder Tonart entstanden, wie ἄνα ἄνες, ναὶ ἄνες, νανα ἄγια, ἄνα ναὶ ἄνες, ναὶ ἄγιε, νεανες, νενανω, νεχεανες λέγε, ναὶ λέγε νανά, ἄνες, u. s. w. auf deren ausführliche Besprechung wir hier nicht eingehen können, da diess, wie viel anderes Wichtiges und Interessantes, was zum Verständniss der Theorie der altgriechischen Musik beitragen könnte, vollständig von der Kenntniss der Semantik abhängt, deren Veröffentlichung eine unserer Aufgaben in Zukunft sein wird.

<sup>\*)</sup> Auch in dieser Beziehung haben die griech. Kirchen-Meloden die alterthümliche Solmisation gefolgt (vergl. Bellerm. Anonde musica). Die heutige Solmisation der griech. Kirchenmusik, ΠΑ, ΒΟΥ, ΓΑ, ΔΙ, ΚΕ, ΖΩ, ΝΗ, ΠΑ, ist erst von den Gründern des neueren Systems, nach Imitation der abendländischen Kirche im Jahre 1818 eingeführt, sammt der ganzen, hinsichtlich der Tonarten und des Dekapentachordon falschen, Theorie, welche mit dieser Solmisation im Zusammenhang steht. Merkwürdig ist es dass Chrysanthus, welcher die auctores musicae antiquae gelesen hat, keinen Anstoss genommen habe, diess lässt sich aber leicht erklären, der Mann ἀνέγνω, ἀλλ' οὐκ ἔγνω.





• • . • .



• • . . 





